



4

其一十里一都寒微引

怎一行 按 華 特 里 香

畫華大師得可歲次寫尾 公之間

緣

## 話說弘公與廣老因緣

□
承 苦 過 去 皆 天禪寺重建前,廣公上人所住之方丈室,其門 滅 住泉州承天寺時,曾就便親近弘一大師,蒙弘一大師所 除」,下 聯 為 「眾生得安穩」。據 上 人說 , 此 聯 為:「有 為 上人

廣公入定一百二十日,人皆不敢遽爾斷定生死。當時弘公正 賜 在 之對 福 建永春弘法 聯 0 《續編》 ,故轉塵上人禮請弘公前來鑑定之! 三一頁

弘一大師前來承天禪寺後,遂與轉塵上人領數人上山;弘公在 洞 中左觀 右審,表情肅然而讚 歎道:「此種定境,古來 大德亦

屬少有。」遂在師前,輕輕彈指三下,眾人隨著轉公一齊步出

欽

老和尚

語錄

·自行

抄

老和 上山 洞 在 外 -尚住 來與弘一大師、轉塵上人、宏仁諸師頂禮請安 山上岩中念佛。大家來到碧霄岩,茶未泡開,師已出定 ,朝後山碧霄岩漫步而去。碧霄岩乃廣老之法師 處。宏公與師相約於山中苦修,一在山下洞 0 中參禪 宏仁 ,

擾清修,罪過!罪過!」相互寒喧幾句,弘公見事情已有個了 大 師至 此 不知有何訓誡?」弘公言:「不敢! 不敢 ! 打

弘

一大師謙謹,不肯以長輩自居,亦與師

相互回禮。師言:

恐 炬 結 又干擾廣師修行,遂循後 的 ,遂與師言:「這裡沒事,您還是請回吧!」差一點 生命,舉世震驚的大定,就這麼簡單幾句就帶過了。弘公 山小 路 ,繞了一 圈出山去 0 古來大 付之一

**德行持,竟都如是簡樸、謙謹,而又周到。** 

《初編》一二二頁

起: 你 看看 過 去祖師們 的書,那 些祖師並沒有走, 他 們 還 在對

我

們

說

法

0

《續編》

四五頁

承: 照 師 父 的 話修行,邊做邊念佛,去我執 和 法 執, 智慧才會

道 開 , 0 智慧是無色相的 碰 到 事情一 動 ,抓也抓不到;智慧開時 就 知 道 如何去處理,這才是智慧 自己 也不知

《續編》一六五頁

轉: 以 行 後師 ,於六塵好與壞,不用執著, 父不在,不用煩惱,只 要聽師父的話, 要隨緣 0 《續編》 二〇四頁 念佛修苦

合:你 們 仍 們 依著去行 拜 我 為 師, , 道心才會堅固 我 給 你們的是佛法,若 ,出家路才走的圓 我以後 不在,你 滿 0 《續

編》一七四頁

欽

老

和

尚

語錄

·自行

抄

## 寒梅—廣公一生苦行的寫照

時 其 相 而 調 緊 其 光荏苒,剃 ,其中內心世界道、俗習氣的起伏、抗拒,猶 教 調 迫 弟子之法亦頗雷同,當擇錄時, **廣公幫弟子去我相的「辛辣手段」時,竟不覺會心數笑** 伏 猶 盯人的教育方式,(上人因與 之功,唯在於 記 初 染以來已過了十年,猶如電影一瞬地轉換了鏡 出家,從凡俗的身心世界,到身出家 法。上人為了成就 看到第二十三、八 廣公有深厚 弟子 似天人交 , 因 採 緣 取一對 十 戰 現 故 僧 頁 頭 香得懂 添足」 添足」

,

不

可

說

,

不

可

說

0

序

寒

梅

廣

公一

生

苦

行

的

寫

照

當 逢 袖 僧 年 甘 珍 霖 隨 其 版 因 身 苦 般 看 廣 的 澀 到 的 舒 當年自 袖 欽 愁 珍本 解 老 悶 和 之 0 , 尚 心 己 , 開 的 至 今 唯 影 示 子 仍 法 有 語錄》 藉 放 在身 著 使 善 邊 之 靈 法 峰 根 , 淺薄 然 雨 宗 論 加 因 持 散 業 和 脫 , 障 可 \_ 而 本 深 重 稍 新 得 慕 厚 如 欽 的 上 講 苦 久

堂

惱

並穿 智 得 慧 懂 上 , 新 • 互 然 古 書 依 衣  $\neg$ 無 舊 0 相 , 有 如 的 相 如 智 不 \_\_ 慧 動 的 新 , 0 舊 透  $\neg$ 有 過 生 相 親 滅 躬 , 的 行 有 持 毎 來 有 , 去 則 個 字 • 如 , 人 飲 無 人 水 人 相 都 膠 的 冷 說

足」之念— 日 讀 廣 公 語 欲 錄 以 有 數 相 則 的文字 , 以 為 自 , 重 行 新 之 次第 鑑 • 架 構 日 , 廣 遂 公 興 無 相 畫 的 蛇

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

智 慧 , 以 打 破 原本以時序次第或以單元之簡單歸 類; 於 廣

錄 外 老 故 通 要 不 生 而 和 從 面 印 尚 《廣 不 己 成 多 予 開 滅 刷 此 以擇錄 示 公上人事蹟 的 至 種 自 為 法 法 版 行 身 語錄 精 本 抄 上重新 美 , 並 流 本 **>** 。 ) 通,且承天禪寺去年所印行者,配合CD流 0 , 及 再針 初 本 然 編》、《廣公上人事蹟 「裝金」 想 將架構 承 對 整 科目 天禪寺去年 理 後 表示 , 但 依 影 於同 個人的「妄想」 印 八月 數 參道 本 最 以 友間 續 新 贈 出 編》、 • 同 版 , 道 均 之 獲支持 , 取 《廣 <u>~</u> 其 開 精 因 示 欽

想

!

之念

,

而

予

以

付

梓

流

通

0

\_

來

重

新

莊

嚴

廣

公

法

身

報

法恩;再者,於實質

上,以

饗同

好

,讓無相

的

般若

智慧

鼓

勵

遂

以

同

理

心

作「或

許有

人

與某

志

同

道

合,

打

同

妄

編

序

寒

梅

廣

公一

生苦

行

的

寫

照

日 常 行持中,有個入手處與明確地方向。

末 完成此一「妄想」。當排版告段落時,一道友至心感恩云 後 至 為感謝 多位 道友 **,辛勞排** 版 費神 校稿 ,共同發

煩 因 惱 為 障 眼 排了《廣》一書 雖 離有合?(《中庸》云:道 不見,然一轉念---,知 道自己離道太遠 惭愧心生, ,要重 懂 得 一新 迴 光 學 離 返 習 照

可 離 非道也。)道豈遠人呼?!再次感荷道友的 教示 。囉

也者

,

不 可

須

臾

也

則

道

豈

有

以塞道友索序之責。

佛曆二五四八民國九十三年歲次甲申 粥 飯庸僧苦惱敬序於恒畜德齋 上月

固執

23

迴業因

認識

眾

生

15

生生死死

19

老

和尚

語

錄

·自行抄



處

49

家雖

**豕而勉力操持也。** 雖在家,亦當心出

自度

参方

63

受戒

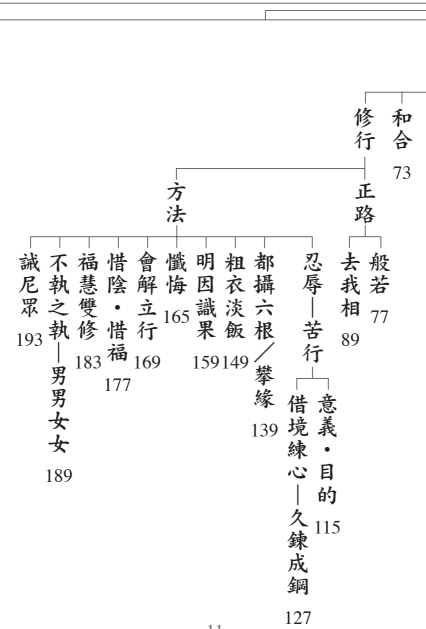
·學戒·持戒

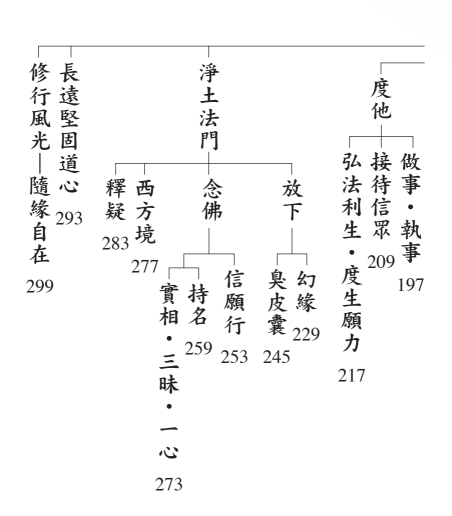
55

道場

67

自行抄》 架 構目次表







資料來源①《廣公上人事蹟初編》 2 一承天90年版 簡稱

《初編》

- 《廣公上人事蹟續編》 一承天89年版 簡稱 《續編》
- 《廣欽老和尚開示法語錄》—妙通82年版 簡稱《妙版》
- (5) 3 4 《廣欽老和尚開示錄4~6》 《廣欽老和尚開示錄7~20》 《廣欽老和尚開示錄1~3》 一承天93年版 一承天93年版 一承天93年版 簡稱 簡稱 簡稱《新版一之三》 《新版七之二〇》 《新版四之六》

6

## 揭 該 净六九十歲 自 能 消 宿 R S



寒梅

廣

欽

老

和

尚

語錄

・自

行

抄

1. 人為何受輪迴?就因七情五欲太重了, 天 就 是 為 財 、色、 名、食、睡 煩惱 **,惡業也就這** 被七情五欲所 樣 造 迷 出 整

了

0

《續編》一九〇頁

2. 得 人 以 天 生 佛 就 、五蘊熾盛苦,及一切貪、瞋、癡的苦毒逼惱。一 法來對治,從修行上下功夫,是無法得到解脫的。《妙 是 有八苦 被這 些無明 生、 煩 惱業轉來轉去,痛苦不已, 老、病 ` 死 、愛別離、怨憎 會 如 果 、求 般 沒 人每 有 不

3. 從因 蔽 這 很 果 是 難修行,只有人有理智能克服欲念,能修持,這是其 上 很 說,多生多劫以來,曾做過 難得 的 。因 四生中其 他 動 物 豬狗, 被 深 重 到 一的貪 現 在才變成 瞋 癡 所蒙

版》

四二頁

5. 我 始 而 知 認 是它自己會跑 以來所造的「業」無量無邊,如

出來

的

這

叫

做

「業障」

。我

們 毎

個

人

從無

不

果不靠修行來消除業障

4. 安 時 脫 人 不 文 他 道 們 離 時 類 能 明 動 0 平常 ,等 貪 六 所 進 刻 物 脫 道 離 步 對修學佛法比不了人的地方。 欲越來越重 以 刻 到定下來時, 都會執著某些事情 輪 人 苦海,這是很 , 人 都在貪, 迴。 類要減少貪 類 欲念增 《初編》 因 · 其他動 此造成許多的凶殺、搶劫, 業識 , 用 可悲的。《新版一之三》一三頁 四八頁 加 0 貪欲 物活 就會現前,這 功修學佛法 , 但是 战越重, 動是有時間性;人類 在 但 「著」的時 , 即 使 减 不是您要去想它 思想的進化 社會安全 少學佛的信 候自己都 使社會 , 物 不 , 個 念 然

因

質

人

不

某样

廣

欽

老和尚

語録・自行

抄

個 有正念,你就跟著這些妄識去輪轉生死了。在娑婆世界裡貪 念」什麼東西,到那時 正 到 都 一念來 念頭就是一個生死。所以心念在轉是無量無邊的,若 根草,你就還要再來輪 臨命終時這些業識就會現前,看你「著」什麼事,「貪 不 迴光返照 知 道。外表看起來是很莊嚴的在用功修行,其實大部 ,會隨著那些業「翻 就會現出這些境來,若沒有定 迴 這 一根草就是一個 來覆去」, 念頭 轉得 我 , 而 力 沒有 們 ,沒 自

分都是在打妄想。

《妙版》

一三七頁



欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

2. 1. 我 我 所 λ 佛 縛;貪瞋癡業造得越多,命終後 們 們 生 門修淨 得 了這 是由業感而生,卻往往帶著更多的業而去,如 業 個 人身 , 在 茫 ,是要來修行的 茫 紅 塵中 , 為聲色所役 ,墮得越深。 ,是要過人 , 身 為 《續編》九〇頁 劫 物 質等 的 果 , 欲 不

樂

知

能 切 類 們 福 再 四 都 生 造 , 在 ` 不 之 是依我們這人身所造的各種業去形成的。 去 貪 能 濕 中 藉 六 生 做 瞋 類 就 根塵中做夢,不知 這 癡 的 有我 , 個人身來了生死 的 , 一切 業 餓 們 鬼 , 都是我 的 貪 道也是我們去投的, 份 八好吃 0 畜生道 們 、貪美服 ,成 這 回頭修行,那麼這番人身 個 心去 中 佛作 , 牛 、貪享受 一造成 祖;不要再依 ` 乃至 馬 的 ` 0 地 、貪子 所 十 豬 獄 以說 法 ` 道 界 這 狗 女兒 人身 等 中 過 , 去 化 我 是 看 , 我 看 生 猻 ,

3. 將 我 是 臨 病 徑 輪 們 終 迴 在過人身劫,由這人身可修行成佛作祖,亦可造業墮四生 何去?《續編》一九三頁 ,看能不能由此超出生死輪迴,脫離娑婆苦。《續編》六七頁 。有妄想,我們還要繼續輪迴,生死就不能了,為了保持 這 0 的正念, 我 假 體難免有病苦,但這屬小病,有妄想貪瞋癡才是大 們現在出家了,就該依著佛法 我們平常就要多服「 阿彌陀佛」的藥 找 到一條修行的途 ,否

5. 4. 貪一樣,就有很多樣出來。《續編》二二三頁 割 誠 如 捨 果 ,放下萬緣,那麼,一念之間,便能到西方。萬緣牽扯 情執不斷 不下,那麼,百年萬年還是在三界內。 , 嘴裡念佛,念念還是墮娑婆。 《續編》三二頁 如果 懇切至

-則死

欽

老

和尚

語

錄

·自行

抄

6. 貪一樣則多一樣,少一個念頭少一個 人若不依佛理行持 ,則十人有十人差錯 業、多一個 0 《續編》 解脫。出家 二二五頁

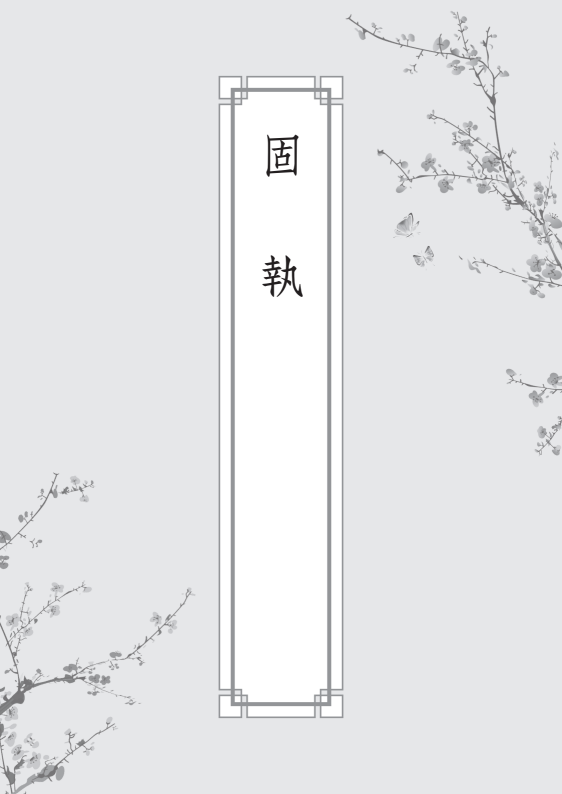
8. 7. 界 世 只要貪一樣,就要再來輪 迴;一枝草也表示一個念頭,只要有念頭,就 何一樣,否 「貪愛世間一枝草,就要再來輪迴。」——一枝草代表娑婆 界的一個 0 所 以 即使所貪著的事物,所動的念頭 則還要再來輪 事 物 ,貪著娑婆世界的事物,就要再來娑婆輪 迴 迴,承天寺這樣蓋,我也不執著任 0 《續編》一五九頁 ,只是 不能超出三 一枝草 那麼

輕

賤、微不足道,都會使我們再來輪迴。

《妙版》

四七頁



廣欽老和尚語録・自

行

抄

- 1. 修行不能執著,執著即 生煩惱。 《續編》一八五頁
- 2. 會 那 些隨 的 ,也會失敗 順 自己 自 0 由意識 《續編》五三頁 生活 的人 ,往往會失敗;不會作 ?卻裝
- 3. 辱 如 自 果 的 己 的看 方 要省卻煩惱 法 法;只有自己的事情,可以聽自己的意思,這是忍 0 《續編》 **,凡事當隨從大眾** 三五頁 或他 人的意見, 不 可 強 就
- 4. 凡事 著 較 0 理 想 不要執著,有時碰到某些事,總想要使它比較完美、比 《新版七之二〇》一一三頁 , 直 把事 放 在心上,追求、一直追求 這這 就是 執
- 5. 不 如自己做錯事,心裡就感到很難過,心不開,一直執著這件 要 執著好壞 0 若 執著壞的 , 則永遠停留住 , 不 能 進 步 例



6. 若執 不要執著,一切隨緣,如果有師長幫你做事,你覺得承擔不 ,就無法安心辨道。一切都是幻化不實的,過了就算了, 著即生煩惱。《新版七之二〇》一一四頁

得到福 版七之二〇》一一三頁 起而且損福 報,自己本身也要有福,才可能讓別人得到福。《新 報,這就是執著——怕福讓人家得去;如要人家

## **人勢至菩薩云都攝六大勢至菩薩云都攝大**



欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

1. 那些越是能幹,越是有才華的人,越是要卑下謙虚;要 以 大

2. 事事 慈悲 己是 己 不 ·可能 的 逞能 大學 思 來待人處事 想所縛 再有進步的。知 生 幹,樣樣要占 一,樣 , 而 樣 ,才不會失 起我 比 人 上風 慢 行 識分子總是在思想上轉不出來 ジ ,不接受他 0 敗 的,最 《續編》 0 《續編》 後 人的 都會失敗。 五 七頁 五七頁 話 , 那 麼這 不 要 以 生是 被 為 自 自

3. 這 有 時 位 位 , 年 就 法 覺得這 師 輕法師來參訪老 說:「我 個 不需 就是這 要我 和尚,老和尚說:「有的人拿起掃把 √樣。 \_ 來做 ,這不是該我 做 的

中 老 做事,這也是福氣,要修福。年輕人這樣不會進步,貢高 和 尚說 :「這是 在 裝 ٦ 和 尚 旦 , 沒 福 氣 0 能 夠 在 三寶門

4. 單 是修行,否則說我在修行,哪有『行』跑出來?哪有那個道 行?」《新版四之六》四三頁 都 再 就 演 !有的人覺得自己是大學生,大學是大學,想當博士也要 做 一齣 些煮 說我是博士。學佛也是一樣,大菩薩在因地修行時,大 飯等粗 做些洗碗、擦皮鞋等卑微低下的事 活活, 越笨越被人輕慢,才越有進步 ,沒 。這 那麼簡

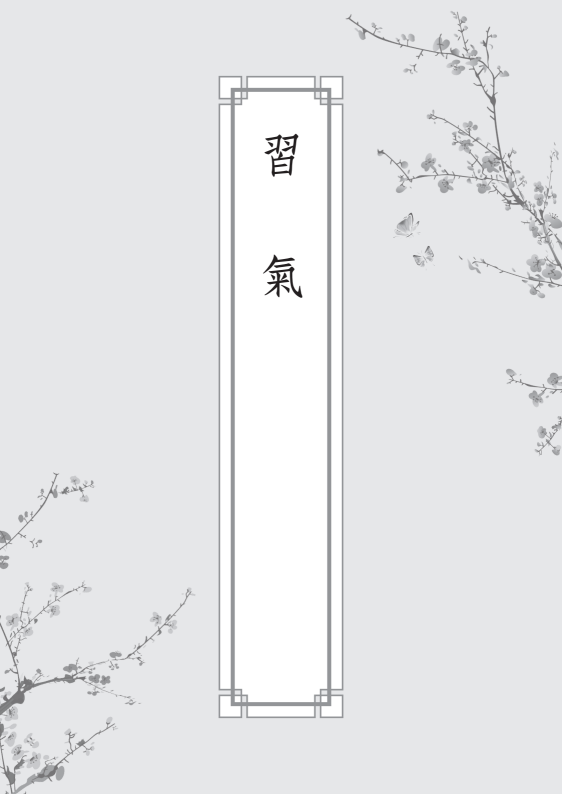
才

說 己有過失。《續編》四二頁 人若來請問我們經典的意思,應當盡己所知,誠 則 於人於己生諸功德;切不可以輕慢心推說不知 懇為他 則

自

解

南無阿爾尼佛 基真的



欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

1. 習氣 只看到別人的過失,不審察自己的過失,是我們最大的無 0 《續編》 四二頁 明

2. 同 一個 人不是壞 只 要有 向道之心 ,而是習氣。每 , 能原諒 就原諒 個人都有習氣,只是 他 ,不要 把 他 看 深 淺 做 壞

《續編》二二七頁

,

3. 別 則 人 批 沒 有 評 行 別人,自己豈不也與他人同一 的 做不 到 的 我 們一定要行得 類?《續編》 到 做 得 四二頁 到 否

4. 客堂 僧 香 愛 燈 見 某 , 某 此 而 出家人對善人是 師 ,便對某某師 , 正 為 一些事情 開示說:「俗家人分別善人惡 如此, , 與執事人 對惡人也是 大 起 煩惱 如 此 , — ,老 律 人而 和 平 尚 等 起 在

慈

心,於好不起貪著心,於惡不起憎惡心。那

些刺

激我

們

0

`

5. 我 處 我 老 俱 的 來 們 們 和 才是 錯 自 尚 出 的習氣 是 己 又 家受戒 不夠 錯 說 我們真正的指導者,入寺沒 **说**:「不 在自 , 我 那個 ,乃是 己 們就是被這 的耳 道 可 一行來接 起僧 要除去我們在世俗社會中所 根 眼 惡 以納對方 些習氣障礙住。」 根 ジ 的 , 來 分 別 , 不 分 業 別 刺 那是惡 識 夠 激,便沒修 ;這 那 個 便是我 人是壞 涵 《續編》 養來與人善 熏 沒 們 行 四 人

•

是

與

生

六

頁

觀 氣 說 則 理 念來處事待人,那是一 的 革 那 若 有 起我是人非,就是勝負我執的心,凡事必欲占上風 除貪念,修忍辱行,不可再以人非我是或我 就 道 把它放 理 ,我 一邊 們可聽一聽,拿來作參考,如 , 不起 種 煩惱 社會習氣 這 \就是一 必必 須 種 改 忍 掉 果 辱 0 說 智慧 如 非 的 果 人是 染 沒 人 的 。否 家 道 習 的

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

無 明 煩 惱 便生,這 就是一 種 愚癡。

6. 委屈 换 在 出 家 成 俗 了 家 佛 總是 ,便 我 種 子。而 是 固 們是享受慣 要 執自己 培養種 把 在俗 的意 一子並 家及 了 ,受驕 思 無 , 不是簡 始 剛 縱 愎 以 單的 自用 慣了 來 《續編》一〇一頁 , 事 ,受 所 , 帶 ·, 要 什麼事情 的 不 這 用 住 我 種 約 習 束 都 們 氣 受 的 0

而

今

不

得

種

`

願 行 的 力 一量慢慢 改 過 , 拔 除習氣種 子 , 讓 佛 的 種 子 逐 漸 信 地

發芽 茁 壯 0 《續編》 四 五頁

7. 占 捨 既 棄 便 己 宜 離 比 , 較 俗 勝負 起 , 人 我 的 切 爭 得 世 執 俗 依 習氣 出家人 仍 是 , — 俗 法門修 氣 切言語事務中 未 脫 六 度 0 , 《續編》 若 不能 怕 吃虧 九三頁 忍辱 , 怕 , 被 不 能

8. 過去祖師告訴我們 · 要放下一切,把 心中的一切垃圾 去 掉

寄

託

, 意

就

顛 倒

,**就無法定心**。《新版七之二O》二O三頁

11.

修

道

人不談

佛

理 而

談

俗事,這非出家人本分,

以家庭俗事拿

來出家用,俗氣未斷,怎能談到修道?《初編》三三頁

天

像

喝醉

酒

, نن،

沒有寄託

,迷迷茫茫不知

道

在做

什麼

,

ジ

沒

顯

不出來,習氣多、妄想多,煩惱就多,就沒有「覺」

10.

ジ

裡

不乾淨

,真如本性也永遠不能顯

現

0

《初編》

四

九頁

9.

住

有俗氣

去無

始

以來因習氣多,就沒光明,光明

顯

不出來

。佛

的

光

明

35

0

整

愛情愛別、你兄我弟……等等,要去掉俗氣

們

大家應該把一切習氣去掉,因為貪瞋癡把真如本性蒙蔽

我

- 這
- 埃

樣

對我們修行才有幫助

0

《初編》

四九頁

- - 不 沾

點塵

。過

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

12.

有一天,有一位老婆婆很生氣地去向老 痛 媳婦多壞 ,有 沒有辦 、多 不 法叫自己 聽 她 的 不痛啊?妳如果拉 話 0 老 和 尚 只 問 和 她 一肚子, 尚告狀,說 說 : 能 妳 不 如 能 果 自 教自 己 肚 子 的

那一位老婆婆回答說:「沒辦法。」

己

不

拉

呢?

呢 老 ?」《新版一之三》十五頁 和 尚 說:「妳自己 都 教 不 來了, 怎 能 124 別 人聽 你 的 話

14. 13. 有 要 兩 ジ 講 個 別 有 甲者有吐痰的習慣,常常到處吐痰,恰 起了衝突。两者知 人之前 一天 甲 在 ,先和這 2 者前 個 兩者的習慣,前來和解, 吐 (指心) 痰 , 乙者疑 商量一 ジ 甲 下。 者 巧 瞧 《續編》 碰 不 從 到 起 此 他 乙者有疑 , 結 兩 六四 人皆 果 頁

16.

15.

突時 我 煩 改 《續編》 們 過 疑 的 **,應予和解,不可再加油添醋** 無 不 ジ 二一九頁 明 對 再 就像雲一樣 自己不 吐痰,不再疑心。人的習氣 利 ,給自己障道 , 有時會將日 , 當我 ,否則事情愈鬧 光 遮住, 不改 們 ,會 知 凡事 道 有 給自己 要 兩 愈 從 者 無 大 起 添

衝

0

麻

墮 修 佛 在三惡道中,來生不知是否能再得人身。所謂人身難得 法 , 難 不 起 闡 無 、中 明 土 火 ` 難 不生 生 0 煩 《新版七之二〇》 惱 、不 嫉 妒 **人**; 八四頁 如果 嫉 妒 別 人 ,會

樣 聽 我 是 師 現 那 父 在在師父面前什麼都沒有,一出去,可什麼都有了 樣 開 啦 示,自己要迴光返 0 沒 這 樣?心 照,不 如 ·要辯 果 動 起 駁 說:「 來, 那 我 可 沒 不 是 這 沒這 樣

明

欽

老

和

尚

語 錄

自行

抄

17. 講徹 念 馬 的 份 頭 上又被外境抓去,惡的種子又跑出來了。師父今天跟 底一 就 0 《新版七之二〇》 跑來亂,很危險;如果不修行,豬窩、狗窩還有我們 點 ,大家累世帶來的壞種子太多了,一不注意 二〇四頁

, 壞

你 們



欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

1. 起 煩惱時,不要和這個 說 那個說,說來說去惹是非, 最 好

禮

佛

解

煩

惱

0

《續編》

八

八頁

2. 大家 不得二、三人交耳私語 不安 ,造成 鬧眾 0 、結黨、背後論 《續編》 一三八頁 人是非等,否則易讓

3. 錯 寺 也會變成 便 注 對 裡某某師 嘴 意 某 某 裡 ,這樣最會惹事。」 有事 師 不要亂說 開示 到客堂來 ,最 說 : 後總是會害到自 ,肚子裡 , 吐訴一些人事煩惱。人去後 個 明白 人對事情 《續編》四三頁 就 己 好 不 0 0 嘴 那 論 是 巴 些沒事 好 叨 是 叨 壞 叨 不 叨 休 , ` 是 老 的 , 無 對 和 事 是 尚 切

, 又 人 要別人聽他的。其實他聽不聽別人的?結果他就 說 話 令人起 煩惱 , 不能安頓人的心,令人不 知 在那 怎麼

4.

有

的

好

5. 法 說 我 的 種 好 裡 《續編》 人的是 的 分 ジ 們 ジ 人, 自然 而 别 說 煩 , 是 悶 別 八二頁 直 ,起 非 我們的眼睛看出去,耳朵聽到,在分別 就會安定下來;如果我們 能 人 接 本身就是一種惡念;如果 不 夠心裡明白,而不表現出來,那才是真功夫 通 煩惱 好 到 , 解 我 這 們 個 不開。 的 不對 心 , ` 讓 《續編》一五八頁 那個 我們 看 不 到 的 對

6. 論 才 的 對 人的是 過 失 。自己也無犯過失,這是修行第一道,也是最上修道之 0 非曲直 不去管 他是 , 心 非 裡 曲直 起 不平煩惱 , — 切忍下, 那 就 是自己 自 心安之 的 無事 錯 , 那 自己

不

對

的

事

情

,

或

不

如

0

我

們

不去分別

,

我

們

1

起

煩

惱

0

,這並

不

是

對

方

不

好壞;而這

欽

老和尚

語

録・自行抄

法。師父不在時,遇事境緣,要記取師父曾說的教誡

7. 每天訓練沒貪念,不亂說話,講話講佛法,求生西方。世俗 忍之!心安之!」這是最好的一帖 藥 0 《續編》三六頁

8. 妒 聚 如 人 的 都會起勇猛心向他學習。 在一起共修, 果有一個人修成就了,那麼其他人也會得到福蔭,而且人 種子已夠多,不要再講這些俗話是非。 、愚癡心起,不但會擾亂眾人的「道心」 就應該彼此互相提攜勉勵;否則是非 所以既然每個人都想修行,有緣 《續編》 ,自己也不能安 二一六頁 • 嫉

定修行。《妙版》三八頁



欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

1. 來 世間每個人皆有生老 病死苦,我 們 要知道生從 哪 裡 來,

死

往 但 煩 不 ジ と 了 皆 惱 知 哪 把自己 裡 0 脫 ` 罣 離 去 《初編》 礙 苦海,仍在六道中輪 。兒子 的生死路忘記,甚至連臨命終時將去哪裡 , 如 二九頁 垩 、媳婦 凝家中的 對 你 男女老少等 越 迴。這 好 , 你 都是業障重 越 , 各 離 不開 個 人垩 ,貪 ,業 戀 礙 也 障 世 不 不關 就是 間 同

2. 堂 在家人不懂,以為沒生孩子就命苦,自歎不如人家兒孫 • 殊 不 知 他的冤親債主少。 《續編》 一六六頁 滿

3. 世 報 不 俗 知 • 若 醒悟。如果不知再以福布施,種來世人天的因,等福消壽 人得富贵的,是過去生中布施的功德來的,今生享受福 沒有無常的磨難 , 種 種 的 挫 折來刺激 ,便會沉 迷下去

知在家苦

4. 的 在家人會享福,去旅遊……,雖然是很快樂,但旅行回來, 惱,一直絞業障,這就是被錢利用了。 會布施,腦中才會清爽息念,才會消業障。否則,整天為錢煩 萬物之靈。所以,我們要會利用錢,不要被錢所利用。有錢要 頭;下下下下,妄想多, ,便會墮落,反而是福中藏禍。錢是無生命的東西,人則是 ,但做完事,靜下來,靜坐念佛,頭腦沒有妄想,就會有 頭腦不清淨。而我們衣食住雖 《續編》 五五頁 沒 有好

5. 老 問:「在家人應修持哪一法門?」 是捨下一切,一心念佛,求带業往生,不要再墮娑婆,才是 和尚說:「在家居士想要修得如何, 那是不可 能 的事

正念。

《續編》二〇七頁

欽

老

和

尚

語

錄

自行

抄

最穩當的。 」《續編》七三頁

6. 女信 所 活 畏 明 厭 白 ;事實 不 徒 同 地 離 對 林某某一心一意要上山落 的 , 上,出家更是有各種的挫折與苦難來折磨你, 是 她說:「不要因為對世俗種 以 為出家便可以避開這些痛苦,過清淨舒 , 世俗 社會的苦,是生死 髮 , 種 以 輪 的 了卻娑婆苦 迴 挫 的 折磨難 業 , 再 , 0 適 如 產 老 何奮 只是 的 生 和 怖 生 尚

7. 做 死 時還捨不得,不 人 若 出家修行才 值得 願走。 , 要 《續編》一七九頁 不然 在 社會上, 生兒育女, 到 要

終

而

了

脫生

一死。

《續編》

五六頁

折

,

卻

能

敲

醒

我

們的覺知性

,

由

其中歷練

出

解脫

的

智慧來

鬥

吃

苦,仍逃

不出六道輪

迴的路;而出家的

種

種

刺

激

挫



8. 大夢而已。《妙版》一九六頁 過去了,正如演電影一般,整個人生只不過是一場比較長的 中,晚上做夢,白天也睜著眼做白日夢,而時間一天一天地 知修行,則心裡煩惱、罣礙不斷,整天生活在顛倒夢想之 出家人的「心」用在修行上,「沒什麼事」。在家人如果不

対の東を置

念佛成佛

影脈



欽

老和尚

語錄

·自行

抄

1. 苦行,雖 世俗人耽於根塵的欲樂中,到頭來難免先樂後苦;而出家修 然吃很多苦,但終究是先苦後樂。 《續編》 八五頁

3. 2. 修 社會是造業的路;出家是極樂的路,得解脫。 行 的路 ,雖然艱辛,不如俗家自由;但卻載著我們步向西 《續編》二二五頁

5. 4. 出家飯是不容易吃的,若要吃得穩,當好好修行,否則將失 出家衣服非人人穿得起,唯有福氣的人穿得到。 《續編》 一六五頁

方,去見阿彌陀佛。

《續編》一三二頁

去這

飯

碗

。《續編》一八七頁

6. 要得 報 我 親恩,就應該出家走了脫生死的路,把父母引度過來,免 們 到 父 和 他 母同意而出家,那是不可能的事,父母 們一樣 ,走 那條 生死 的 路 0 既 然我 們 也 親眷都是希 知 道要圖

8. 7. 來出家是大孝,要 孝 在這 道 不 順 出 生 0 "娑婆世界,一代一代所走的路,都 佛 生 如 死 死 果 輪 袓 輪 要以世俗 迴苦,令他們得到解脫安樂,這才是真正地盡到孝 就是孝順父母。《續編》二一二頁 迴 0 《續編》 上報 的方式來還盡孝道,那是不可 四重恩,下濟三途苦,度生生世世的 一〇六頁 不離其轍 , 而 能 的 結果也 ; 我

們

父母,不只是現世父母, 連以前很多世的父母也要度。《續

編》一五九頁

9. 能 出家修行,能度脫父母,度歷代祖先,也能報師長恩, 個 上 價 報 值,也才有一條解脫的路;否則,懵懵懂懂地 四重恩;這樣 ,我們人生走這一 趟,才有 個 目 亂 的 所謂 闖 , 有 亂

欽

老

和

尚

語 錄

・自

行

抄

10. 麼辦 是

?假

若

人人都出家

, 我

們

皆同

往

生西方

極樂

世界

,那

更

好

嗎?《續編》一九一頁

有些人說:吃齋人說吃齋話,若所有人都出家,那 走 《續編》 ,再墮入四生輪迴中,也就枉費我們這個難得的人身了 〇七頁 這 社會怎

11. 消 出 家 就 的 都 好 處 要擠在臨終時 你你 們 、還看 出 不出 現。外表上看出家人好像吃三餐 來,還 不 知 道;這 些業障 如 果 , 不

障 經 做 擦 些事 要直心,要說:「好!好!我再擦好。」這也是在考驗 得 例 很 如:在擦椅子時,師父說再擦乾淨 ,其實出家 好 了, 怎麼還這樣 就是 要除這些貪 說?這 、瞋 種 想法 ` 是 點,你 癡 俗 , 人 及 消我 的 們會想:已 見 識 們 ;修 的 你



像在度時間

,我這個身體還沒過娑婆劫,沒過娑婆劫

則還在

生死輪迴

0

《新版七之二〇》二〇六頁

生死

——今天我還怕

生死

,沒有寄託,我才這樣;這

12. 什麼價值?」他說:「好哉!好哉! 說:「是!是!」連小孩 比 以 前 , 有 有 的世俗人看了還 的 袓 師 被 人看不 吐口水說:「這是什麼修行人?」 起,穿的是百衲衣,每樣都 都看不起 他 。有 以 後 你就知。」我還 人說:「你修行有 跟 人

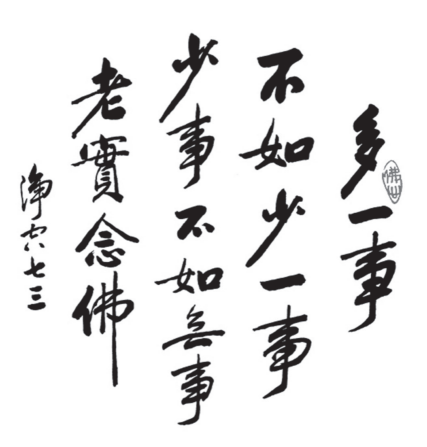
的 心,所以,修行貴在直心。《續編》一七〇頁

不能

他

個身體

怕





欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

1. 出家 人以戒為師, 以戒為師是修到使人見了似佛,人見了歡

喜 , 起 敬 仰之心 0 《初編》 三五 頁

2. 受戒是受什麼?是受忍辱,依忍辱修行是根本。依 到 哪 裡 都 能感化 人,修忍辱即有德行 ,故 人見生歡喜 此 去 , 亦 做

感化

人。

《續編》一四三頁

3. 出家 出家 家人享受而來出家,今天出家明天受戒 是受三壇大戒,是受名利戒,因為受戒回來都談名利 人都是 人是憑善根 經過很多苦 ,引導出 而後 家、受戒,可是 再受戒 , 所 以 ,這是不 現 現 在出家 在出家 好 人受 人是 的 0 ,不談 戒 看 過 去 出 不

4. 現在人進戒場即受戒,出戒場後即沒有戒,因他不知懺悔

修

持

0

《初編》

四五頁

戒

去受戒 沒有 修 西 師 受戒 所 出 擺 認為受戒以後即是大法師了;所 架子,處處指導人家,佛教就會進 戒堂後更應該 0 以沒有受戒的人看到受戒回來的人那種威風,就急著 的人看 《初編》 到受戒 四六頁 懺 的 悔或 人 回來擺 努力 精 出 進 法 0 以 假 師 沒進戒堂便應苦學苦 架子, 入末路 若 出戒堂 指 0 揮 就 是 東

指 揮 大法

5. 怎 精 有人受戒回來,學些貪念回來,衣食住更享福, 仰 能 能 使 進 、恭敬你。 使 人相信,便是如此,貪衣、食、住,不持戒、不修 。在家人做 人 相 信 ?能守戒、吃苦耐勞 《初編》三四頁 **性意使** 人相信 , 須吃苦 ,則信徒更會相 、守信; 不 而 出 知道勇猛 信 家 人不 、信 持

廣欽老和尚語錄·自行抄

7. 6. 懵懵懂地出家,懵懵懂懂地受戒。受戒是去懺悔,不是带 戒律主要在戒自己,不是光教人做,自己不做。 《初編》八二頁

業去,又帶業回來。 《續編》一三五頁

8. 受戒能忍即入道, 吃好。受戒是學威儀規矩,不是去論是非、造口業的。《續 凡事都簡單,不要和人家計較睡大位

編》一三五頁

10. 9. 民國二十二年,師已進入中年,卻仍未曾受具足戒;師自弱冠 對佛法未臻了解即受戒,容易造成貢高我慢。《續編》一八八頁 出家至今已二十二年矣!其所以遲遲不肯受比丘戒,承擔如來

家業

者,實恐上欺佛祖

, 下瞞眾生, 外負師友親恩

,內負己

靈

。及至,於鼓山寺精進佛七中,得證念佛三昧,方許頂戴如

持 戒



編》九三頁

12. 11. 壞念頭去掉,以戒為師。《續編》一三五頁 受了戒就當和未受戒前不一樣,更應修苦行, 如果要了生死,就淡泊 來,前往興化龍山寺受具足戒,得自在雲遊身。《初編》一一三頁 矩 ,認真做,不放逸。《續編》一四九頁 諸欲望,學戒才不會亂做,才有規 把習氣改掉,

13. 學莊嚴。戒就是要學忍辱,忍辱第一道,有戒才能有定慧。 出家人要精通戒律,凡事遇境便能知所舉措、知 因果 ,要戒

14. 出家人若無戒律的約束熏習,則與俗家人無異。如果在人 與人之間,仍起人非我是,則是未發菩提心,是犯戒。《續

《續編》

四九頁

廣 欽 老 和 尚 語 錄 自 行

抄

16. 15. 受 自 叢 把 戒 在 世 林 是 俗 、寬 以 在 的 規 戒 念 矩 涵 自己 為寶 而無所 頭 再拿 的 出家修行要依 垩 來佛寺繞 ジ , 礙 不是 0 《妙版》 戒 圈子 別 規 人 六九頁 0 一個 0 矩 當我 去修 守 ,不 們 規 起了 矩 可 的 壞念 依 人 世 , 身 俗 頭

心會

法

種

在

我

們

八識

田中

這

個

無色相

的戒

體

一,會浮

現

出

來

而

發

揮

作

時

17. 戒 莊 生 用 嚴 煩 也 , 不 才 制 , 要 能 止 不 太 與 我 執著 般若 和 們 不 人 相應 衝 可 , 否 突 以 違 則 0 本是持戒, 犯 《妙版》 《續編》一三六頁 戒 律 • 九五 所 結 頁 以 果 要 反 被 以 戒 戒 為 回去了 師 0 , 持 戒 戒

18. 守 戒 **,看這樣** 惱 不 是 執 不行 著 一戒 **,看那樣也不行,結果反而心** 相 \_\_\_ , 把 自 己 綁得緊緊 的 , 生 與 煩惱 大 眾 格 , 而是 格 不

0

戒

九七頁

因

果

輪

迴

,

因

此

持戒最重要的就是我們的「心」

《妙版》

19. 學是一 持 為菩提本」,有戒才能定 是 三 的 一業不 定」是佛 。」這 نن، • 無 戒是持什麼?戒就是「起心動念」 把 論 握 體 做 到 犯 對 什麼事 戒 而 , 治眾 兩條若照顧 '的精神,身、口、意三業清淨才是最重要;也就 則 祖 離 的心 不 心清淨,正定自然 生的 開 都要慈悲、方 的 ,一個修行人如果持戒清淨,身 煩惱等等。因為「戒」是佛 。有戒的規範,才不會毀犯戒律,落 好 , 就 ,因定而生慧,「戒 比 較不會犯戒。《妙版》 便,所謂 現前,佛 ,一切戒都是對 「慈悲為本 智即生。所 、定 袓 的 ` ` ,方便 九五頁 慧」三 行 治 以一戒 口

` 意 我們

為

為

欽

老

和尚

語

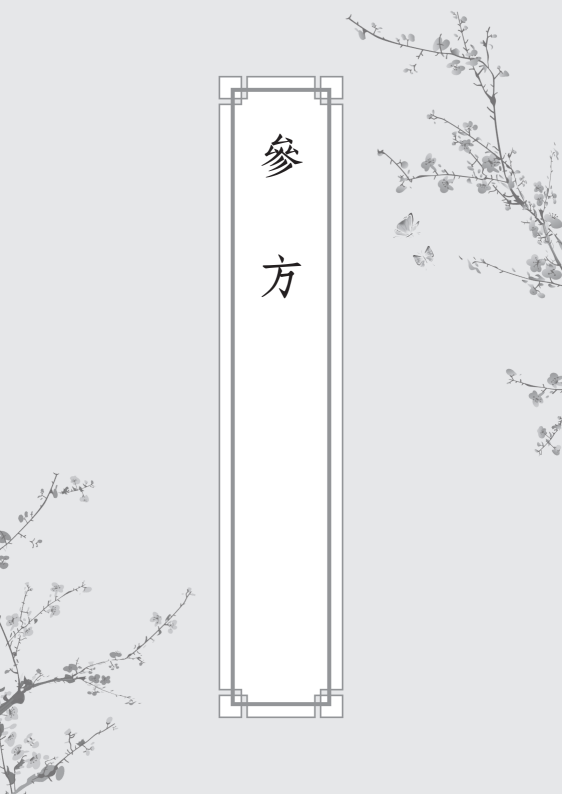
錄

·自行抄

20.

果 氣 馬 初 能發慧,天龍八部自來相護。 是要把這些舊模式翻成新的版樣,將原本已習以為常 ,有 ,不受束缚 出家的人,都带著一身的習氣業障,妄念紛飛,心 轉成負載道法的行儀,即所謂的出家要有戒。戒 所約束,種 ,隨心所欲,為所欲為。而現在出家修行 什麼因,得什麼果。有戒即有定,有定即 就是因 猿意 的 , 就 習

《續編》一三一頁



欽

老

和

尚

語

錄

·自行

抄

1. 傳 某 師將請假下山參學,老和尚在客堂對傳某師 開示 說

這 的 俗 幾位執事人修行的方法。但是現在的出家人,多攀 要出去參學 家 樣 , 沒有出家 , 可 以去參別 人辭親 的寺 割愛的氣 裡 的住 魄;又多爭名爭利 持 、當家 ` 庫 ,親攀戚 頭 等 的 名

闡

利

養

心,沒有出家人息心淡利

的

道

風

0

參學 無 非 煩 的 是 惱 分 在參自 ジ 別心,參我們對一切 、無罣 ن 礙心,是心參。」 参我 們 的境界不起分別,不 的 煩 惱 《續編》 ジ ` 煩 悶 四〇頁 ジ ` 對 起煩惱,得 人善惡是

2. 3. 傳 在臺灣沒地方參,所以要自己參自己。善知識 ジ 某師與傳某師在客堂談及弘一大師,兩人頗讚大師再來之 0 《續編》 一六二頁 在哪 裡?在

5. 辱 我 所 從 吃 以

別

人怨恨我們

,我

們還得用一

句阿

彌

陀佛跟

他結善緣

別

人的

虧中去參,才

叫

做參,不吃其虧

多

不

到

東

西

0

要

,

忍字

非常

重要

,

不

但

要

忍

切

的

勞

苦

,

更

要

忍

\_

切

的

4. 有感覺 行 現 智 好 即 功 在承 ·;有 慧 好 說 德 調 明 • 的 理自己 天寺,來 而 0 朗 自慚 曉得自 人還跑去大馬路旁修行 , 《續編》一八二頁 無 明 凡夫,習氣無明 ,這是 己是 的人什麼樣子都有,但 散 去 別人無法代替的事;等調 , 這 凡 夫才好修行 就是參自 熾盛。 ,甚至車子 己 , 老 我 0 鬧 們 和 尚 中 要 《續編》 開 取 在 坐在旁邊 . 静 理得當 過去 \_ 切 ,才是真修 Ξ , 四頁 的 他 , , 煩 也沒 自 聽 惱

中

然

了

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

只有能忍辱,才能啟開大智慧。《續編》一一二頁

6. 參是要參壞的 們 的善知識 ,就是把我的 , 不 要 以 為受了打擊,覺得他是壞 頭砍掉,我也要度他。參人之壞來 人;他是我

師 來 行 力 父 腳 的 整天在這 做 0 四方,也是歷盡飢疲,加上病魔纏身,也是這樣磨練過 為 只要有實際的修持,自然有諸天護法 他們 日後擔負弘法度眾的資本。師父年少時 裡 閒坐,又憑什麼每天那麼多的信眾上山禮 的擁護 ;; 否 **`,參學** 則 ,

拜

?

《續編》

一一一頁

7.

以

前

的

人求

法

,雖然受盡辛苦,但卻能藉此增

加身心的

能

修

改

自己

0

《初編》

三五頁



欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

1. 比 丘自彰化來, 請教老

身 有 老 願 哪 辨道 力 願 裡 和 力 尚 , , 克 林 處 說 並 :「我 服 不 下竹子三雨 ,還要找 是 毎 要去 一環境 們 出家人 找 什麼地方?出家人遊 的 根 什麼道 障 編纂一下 ,寄 和尚找道場 礙 場 , , 形 ジ 而 便能安定 天 ,也可以棲身 是 地 看 間 的 事 自 山 這這 己 歷 下來, 有沒 水, 天 , 地 這樣 也是道場 有 便是 到 願 哪 我 力 裡 , 在 便算 們 有 毎 棲

2. 古 脫 功 便能 時 死 出 今 0 了生 家 天 不 托有 像 人 很多 脫死。許多人蓋了廟不知為什麼, 托 則吃 缽 出家 , 各 , 托無也就算了,專 人 人去修行 ,專講 如 , 八 何 萬 去 搞 四 心一致 千法門各 小 廟 , 不 用 不 是蓋 人 知是為了自 功 修 , 各 了 以 許多 了 人 生 的

個

道場

,皆能安

ن،

辨

道

。 \_\_\_

《續編》五

九頁

戒

(律最重要,戒律清淨,心就清淨。如不安定 ( 指心 ) ,看

來 拿佛菩薩做生意。在家人不相信、輕視出家人,就是因此而 能 已度日子維持生活,還是度眾?如為度日,則草茅搭一間也 過日子;如為度眾 0 《初編》三七頁 ,則大家找有錢居士幫忙 , 便成競 爭

3. 此 人 寡過,便能減少業感 心能安,隨處均能安;此心不能安,則到天堂也不能安 , ئن، 能安定 。《續編》 一二九頁

問:「想離開現住寺院,目前有三個地方,不知何處與我有

4.

跑 答:「是心不安?還是所在不安定?如果是心不安定,就是 緣 到 西方,也不安定。心 猿意馬時, 馬 上轉過來就安定了

69

ジ 廣 不亂 欽 老 **,**什麼事 和 尚 語 錄 到 , 一念清淨 自 行 抄

跑 處 什麼事都有我相,要看每樣事都不是我。 亂 到 哪 跑 裡 ,要以心安心,否則要用 ? 《續編》 一八〇頁 則是西方 什麼安?如心要跑, 0 要 ジ 不能 到 西方 安 , , 要修 就 則 想 問 要 到 到

5. 管 弘 現 院 知 又 如 沒 在 理 法 出家 許 利 有 的 何教導,日子久了,弟子就不 多 生?在家人見了則 度量感化 人蓋寺, 人 人讀佛學院 0 《初編》 人 則 ,有 收 些徒弟,叫 , 三七頁 說 錢 要 不敬重,便侵入寺廟組織管 便蓋寺 弘 法 利 徒弟去化緣,什麼也不會 , 對 聽他 生 待 , 結 徒弟 的 果讀 話 ,便 好 像 出 來有 傭 想去讀 人 理員 , 且 幾 佛學 個 去 不

6.

蓋

一間寺不是那麼簡單,不是用紙貼

起來的,還

要再演

會了。《續編》

一九三頁

7. 出 諸 齮 到 家 的 天 的 被 你 0 我 們要會修,修到那些戒神在擁護,有韋馱護法及護法 人要了解出家是什麼?並 《新版七之二〇》二〇七頁 們感動 。不 要的才會有,才會自然 要 到 大叢林 裡磨練 ,這是我 , 們

看

不

到 不 哪 願 裡 做 去建道場都會成功;若沒吃過苦 的事,要不看、不聽像個啞吧一樣。要吃苦 出家沒幾天 ,這樣走 就 要 想去 做 人

建道場 ,那很難成功。 《初編》四〇頁

8. 修 才;若是一、二個人,三、四個人在一起,就沒有磨練的機 行一定要在大叢 林人多的地方,這樣才會磨練 出 好 的 人

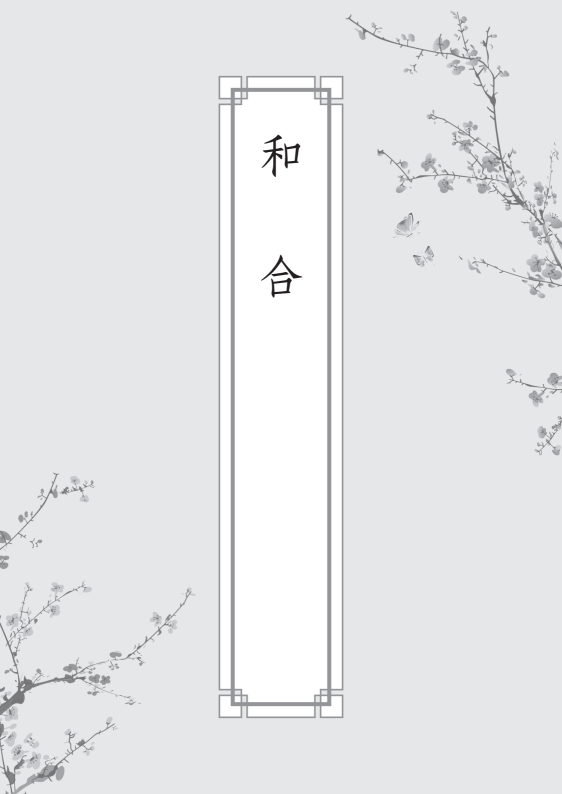
9. 勇 猛 精進地修行,到了食衣住都不需要了,再去閉山、 閉

廣欽老和尚語録・自行抄

10.

道場。《續編》五二頁 心若修得清淨時,一 觸到境界,便能分辨邪正;心無動亂是

關,這才有保障、有成就。《續編》一九四頁



欽

老

和尚

語

錄

·自行

抄

1. 藹 要 我 付 此 去 才能度眾 們念佛就是要念到花開見佛,什麼叫花開見佛?就是凡事 ,不可一副冷峻的霜臉,令人望之卻步,當法 火性 對 人不論是善人或惡人,都是和氣 ` 0 要忍耐 凡 事 照道理來, , 和 顏悦色以道理行之;對 就事論事,不可用 地平等對待,不要去 人 煩 師 要親 惱 的 也要 ジ 去應 切 如 和

2. 我 這 看 照 樣 們 别 自身 人的 好 做 去,心無煩惱 人它也照,惡人它也照;好、壞是別人的事 的 過 光 錯 明 ,這樣別人對我們 要像太陽光一樣, ,便是花開見佛 印象好 對萬物 0 , 我 《續編》三九頁 視 們 同 ت، 也清 仁 , **,**我 無物 爽 , 們 不 照

編》

四四頁

總要平等慈悲

若是與人計較,則自身也是半斤八兩

0

《續

和

5.

3. 信 徒 請 問老和尚《金剛經》中「一合相」的意

到 那 合 和 無 尚 兒 說 , 也 礙,也是一合相 :「一合 可 以 開 悟 相 出 的 來。 的一 意思包含很多,例 」《續編》 種,常誦《金剛 五 五 頁 如 經》 與 人 思 同 , 雖 事 然未行 共

處

4. 在家 寺廟 能 們 要自己 忍 是個十方道場,十方人聚集一處,一個人一個 裡甚至父母都不可能完全順己意,何 ` 能 去應付這 順 承 , 心 個 才會安 【環境 ,不 0 《續編》 可能環境來適合我 五一 頁 況十方人?處處要 們 的 樣子,我 意 .思;

6. 寺中每個 各人脾氣 們 要 隨 人之 人個 人都有每個 情 性 合 不同 人之 ·, 「知 人的執事,各人負責好各人的工作, 性) 0 性 好同居」(師父特 《初編》 ニー 頁 別 調 我

強

某种

廣

欽

老和尚

語録・自行

抄

7. 樣 出家人須和眾,對信徒要能圓出家人的過,要以「和合僧」 說我們怎樣,都要承擔下來,要慚愧地說是自己的不是,這 否則就會起衝突 要去干涉他人。有事情時,不要堅說是自己對,別人不對; 的姿態, 才能 和合無諍 以「僧無過」的立場示人;一來安定內部,二來維 ,切不可責說別人的不 ,這個世界就是這樣才不會和平。不管別人 對 0 《續編》一二一頁

護僧團,令眾生恭敬三寶,不毀謗三寶。《續編》一三〇頁



欽

老

和

尚

語錄

·自行

抄

1. 那 益 佛法中的作為,是福慧雙修,是把自己的身心付出,全為了利 因 種 為人之時,同時利益了自己,是自利利他。雖然我們每天做 ;必須還要了解 的事務 他 面 人,不著形 並沒有在看 ,穿衣、吃飯、睡覺等等,但這些都是有形 相,而不是貪一己的私利,雖 、在聽、在吃,或在做 我們尚有一個不可見、不可聞的一面 以什麼 ,是一 不為己 條真正 相 , 但 的生死 在 解 種 ,

2. 三歸 是「智慧」呢?智慧是空性,是從修行中自然修出來的,不 佛 到 脫 解脫 法 的 中找到一條解脫的好 路途。我們帶惡業來到這個娑婆世界,要曉得入佛門,由 依 則 要好 死後不可能得到解脫。 好去體會 路 0 回去。 譬 如 歸依 一個人在生之時,若 《續編》 法 |智慧 九九頁 如 海 0 不能得 什麼

5.

若

不能去體會道,雖是出家,仍是修在外境,心隨境轉,

3. ジ 滿 就 是 智慧」, 想出來的;而且也沒有一個具體 裡包藏什麼都有,要用即有,沒有用就沒有, 就是智慧的 智慧。在日常行持當中,我們所做的一切事能達 因 為智慧是「無色相」 運用 。《妙版》六一 頁 的 的東西可 , 礕 如 佛陀 以指 此謂「空即 所 出來說 說 的 那是 到

經

典

圓

4. 所 是 色 謂無色相,即「色不異空,空不異色」,亦即「真空 ,色即是空」 0 《初編》 一四頁 妙

事 有 此 的 而 」。意思是外境確有此物或 生 存在,心中是空的;若心中有著這些事物, 0 《續編》 二二八頁 此事,我們心中沒有 煩惱 此 即會由 物 或 此

车梅

**艮色哉。《賣扁》二一八頁** 廣欽老和尚語錄·自行

抄

6. 出家 很危險。 , 不 是用六 《續編》二一八頁 根行事;用六根行事

,

仍是生滅

法

0

《續

編》八一

頁

7. 自 修行要保持中道,修行要粗衣淡飯,不著香味觸法 然 個 老修行 ,不是刻意地不吃飯、不穿衣、挨凍、不睡覺 。而是修到一個境界,自然不餓不睏 0 , 但是 《續編 ,想當 要

8. 沒 凡事好壞皆不形 了 有 像 人知 師 道 父雖有病,但 師父有病 於外,例 0 誰看到師父都說師父身體很硬朗,也 《續編》 如生病了,也不要讓人覺得 二〇一頁 你 生病

一六五頁

9. 事情來時,我們依當時的情況,斟酌情勢,當面應對;但事

了

又

碰到了。」要念阿彌陀佛,說:「煩惱快走,

編》

九頁

壞

平

平

就

好

,

這就是修行,否則

便不稱為修行了。

≪續

81

10.

對

人普普通

通

就

好

,

沒有特

別

好

, 也

沒有特

別

壞;無好

無

把它

帶到

我

們心裡來煩惱

0

《續編》一一七頁

境

己

過

,

便

須放下,若

再提

起,論

是論

非

,

批

評

好

壞

,

便是

造

口

業

,

就

是我

們

的

過

失

0

別

人好壞是

別人

的

事

, 我

們

不

必

11.

12.

好

也笑笑,壞也笑笑,好壞是分別出

來的

0

《續編》一

五一頁

遇高

興歡喜

,

則

問是

什麼人在歡喜?如遇

煩惱

,

則

問是什

13.

遇

煩

惱

区或有

什麼不

好

的念頭

,

就

向

阿

彌

陀

佛

說:

又

來

沒這

回

有

人

在

煩惱?《續編》一五一頁

麼

如

欽

老和尚語錄·自行

抄

14. 說些笑話 事」,以心治心。 (幽默) 融 《續編》一五一頁

15. 社會的「境」很多,但「境」從哪裡來?從我們的「心」所 以佛法,這樣比較沒有煩惱 0 《續編》

17. 不著 道 靜 靜 坐 坐 0 《續編》八六頁 一切 的意義。由這清淨空無色相中, ,是坐無色相 的法,心無所貪戀、愛著,而走出生死,入解脫之 ,不是滯靜。離 行、住 切 相 ,心無所著,才是 、坐 、臥尋得一

16.

要怎樣才能心安,就是要無心。心本無所住,找不到心;心

生;你若不去感覺它,就什麼「境」都不存在。《妙版》六一頁

原是盡虚空遍法界。《續編》一六〇頁

如

來清

淨

20.

18.

問

:「什麼是空?」

19. 某 師 以 進 某 色見我,以音聲求我,是人行邪道,不能見如來 答:「看得破 . 去 師心有煩惱解 ,老 和尚 即即 便對某 不 開 是空。」 某師說:「《金剛 , 正 值客堂有事,要到 《續編》二二二頁 經》

裡

頭講

•

若

。 \_\_

你

解

和

尚寮一

趟

言 老 和尚囑在旁的傳某師為之解說,傳某師說:「若人在 惡言上起分別 ,在形色相上分別善人、惡人、好事 、惡 好

釋

看看?」某某師無言以對

0

起執著僧愛 解 脫 的境界 , 。 \_\_\_ 以 此分別執著的業識習氣,是無法進入 《續編》五二頁

事

而

某師請示師父,什麼叫「自淨其意」?

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行抄

21. 觀 審察自己有無過失,不要去看別人的過失。」《續編》四三頁 老 淨其意 《心經》裡面講 這 和尚開示說:「眼見不生分別,耳聽 個 心讓它「自在」,不管什麼境界來,或是妄念紛飛 。 別 人的是 「觀自在菩薩」 非善惡是別人的 ,「自在」是什麼呢?就是 事 與與 不生分別,是為『 、你又 何干?只要 自

馬」,妄念紛飛 去 念 時 住 以 這 觀」,一直去想「怎樣、怎樣」;而是當我們「心猿意 中 被這些幻化的妄念轉走,就是在觀這些東西,讓這個心 同 個 樣保持「寂靜」,佛號抓緊,沒有好、壞, 沒「壞」念,沒「高興」,也沒「生氣」,時時 心 , 就是「觀自在」。所以說「觀」不是「一 ,壞念頭起來時,我們就 把它「觀 沒 住 \_ 好 , 直 觀

塵

0

《妙版》

七二頁

23.

某

某

師請

問

老

和

裡

打

轉

,

對

世間塵緣無法

不起染著之心

,

不

能

看破

、放下」,一直在「色、聲

間

上

的

形

形色色

,才能

度一切苦厄

0

22.

不

論

是念佛

•

禮佛

或在禪堂

內 外

都

樣

,

這

個

自在

ジ

不

可

以

時

時

都「自在」、「清淨」。

所

以 行

`

住

`

坐

臥

方

面

被 破 境」 ジ 除 經》 四 相 云: 「 轉走, , 即「我相 就是「觀自在」了 照 見五 ` 人 蘊皆空, 度 0 切苦厄 《妙版》

相、眾生相

、壽者相」 ,

不

執著

世

° \_\_\_

這

就

是

說

要

六五頁

們 都 對 這 個 身體

但是 香、味 所以 我 不 能了 觸 切 法 苦

•

和尚說:「要達五蘊皆空,必須持戒、忍辱、勇猛 尚 • 如 何 能 五蘊皆空?」 進

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

24.

鬥 改 爭 脾 , 性,必 那 就 須打破無明 可惜了 ° \_\_\_ , 《續編》 隨 緣都好;如果 九二頁 小起無明 煩惱,人

來 師 是有生有 你 0 父 師 講 問: 話 沒有準 滅,皆是幻化。本 父:「還有一個我 你今天來,是你來還是誰來?」法 備 ,不想 ,一問馬上能答 來, 性無來無去,不生 就 不 對 0 有一 , 就 不 個 沒 師: 有 滅 色 來去 相 ,無我 一是 來 去 我 無 還

是 0 《初編》 一二頁

講

話

經

過

想,

就有來去。佛法不可思議,

用

嘴講

的還

不

25. 美 ジ 三人來,你們 國 人 個 說:「我與師父心印心。」師父說:「你還有一 印 ,還有 問我,我還有跟你們講,你們 一個 心印 ىن، • 仍還有我,心 回去 在 哪 ,我 裡 呢 也沒 ?你 個

般 若

26.

若於工作時,還 福。若工作時,沒有個念頭「我在工作」,亦即沒有什麼 有,沒有你在跟我講什麼。」《初編》五七頁

知道我在做什麼

,還有感覺,則這只是修

感覺,這就與般若相應,亦即身心世界皆能放下。

《續編》

决定得生極 往生一心專念阿彌陀佛 萬人去也 呼水時年公六 有 彌陀 樂净土 真



欽

老

和尚

語錄

·自行

抄

1. 我 父母生下來時懵懵懂懂,長大以後即惹塵埃,即有我相;有 相 就有煩惱 。本來無一物,何處惹塵埃?《續編》 五六頁

2. 除 哪 你 裡 修也徒 我 相,修行就是要做到這個,這才是真功夫。否則到 然 ,如修到這 點 那 你的功夫也就到家了 ≪續

說 可 個 情 自己起了貢高心自己 「我」怎樣 「我」,說「我」怎樣怎樣。自己的心念自己要知道,不 都 沒去化緣,卻還能蓋寺,這些錢從哪裡來?……不能 , 否 則貢高心就跑出 不 知 道 0 《新版七之二〇》二〇七頁 來。 所 以時時刻刻 不 ·要有

4.

不要說「我」,這還有個「我」。師父修到今天的境界,現

做

什麼

3.

師

父每樣都沒有

,但一切都很自然,自己也想不到

編》

— 五

五

頁

版七之二〇》二〇二頁

敬 在 緣 師說:師父七十幾歲時還自己洗衣服) 我做事,如果我現在還有力氣,我的衣服也要自己洗(傳 也是無條件,不是說我已修到怎樣怎樣,你們就該對我恭 ,侍候我……怎樣怎樣……。 現在年紀大了,才需要人家 0 《新版七之二〇》

5. 惱 活中這些舉舉動動,都是妄想虚妄。每個人都有一種煩惱 在這五濁惡世、香味觸法中,如有正念出來,就會分 心,在「我相」內計較。不要把「我相」 不能解脫。不論有多煩惱,也是一句「阿彌陀佛」!《新 執牢牢的 ,這樣煩 析出生

6. 起心動念都是自己不對,此是因為還有個「我」在;此是細

欽

老

和

尚語

錄

·自行

抄

泪,一念十叱,泪更叱。《橐篇》二三

相 ,一念才起,相便起。《續編》二三O頁

7. 今天我們出家是要修行,了脫生死,不是來享受。修苦 修行要掃除四相 《續編》 的 缺 點,不要起分別心,應先觀察自己,人皆有佛 九〇頁 (我相 、人相、眾生相、壽者相) 看 行 性 到 就 别

8. 是磨 到 身 練 口意清淨。《續編》一八九頁 我 們的身心,能 夠使我們沒有我相 ,沒有貪瞋癡 達

9. 想 執 有 麼……」,其實已經錯誤了還不自覺,甚至影響別人,這 著「人、我、眾生、壽者」 的 到最 人 雖 然用 後竟說 功 自己 修行 很有修, , 但走偏差了, 說自己 四 相,不 一直 得到 但引 一 著 什 起 煩惱 相 麼 , 得 修 ` 到 顛 行 些 什 倒



12. 11. 10. 清早,老和尚在庭前閒 比 這 都 人 家 是 較 樣 率直 叫 沒有佛法的正知正見。《妙版》六三頁 比 較 你 這 好修行。 , 智慧易開 樣 做 , 你 《續編》二〇〇頁 就這樣

做

, 頭

腦也不會去想別

的

法

0 坐,香燈師上前請問:「師父, 《續編》一七三頁

老 我 和尚正色說:「你三餐吃飽,身體強健, 試著學美國法 師日中一食,可以 嗎? 體力 充足,好 好

來 然 事 給 我 。日食一餐,還是執著一個我相,執著我在怎樣,那 而 。日食一餐,也要看自己的體能是否可以, 打鐘 然 成習慣 、打鼓 0 ,做常 若 勉強而 住 的 行,身體無法支撐 工作,為大眾 做 些功 慢慢試 ,疾 德 病 ,才是 就 練 -只是 跟 , 著 自 正

您看

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

為自己,沒有為他人;我們修苦行的,要利益眾人, 不必效

13. 吃 餐 傍 仿 為 再 餓 晚 這 請 不 一套 你 , 鬼 示 課誦 看 道 但體內虛火會上升,身體會虧損;且忍久了,還會淪 師 他們 ° 的 父 結束後,傳某師與傳某師, 0 份子。 老 ,中午不是都吃得很多嗎?三餐的分量併一 《續編》 和尚說:「修行不是在忍飢渴 來這裡 六九頁 的美國法師 就日中一食這 他們並 , — 不是 天 問 沒 吃 題 餐 有

勉 強 就 忍飢,打一個星期的餓七,才把身體弄壞,且 可 以 0 現 在 剛 死 去 的 傳 能 師 ,本來身體 很 好 難再調 就

常常

的

, 三餐只為療飢,只要不吃得過多,恰

恰

飽

,

不去

貪

吃

,

胃

腸

不是過飢

就是過脹,反而

把胃腸撐大;

不

如

正

正

14.

還是 那 老 消 著 傳 而 大家都 身 和 某 捨下一些多餘的飲食,並不是勉 耗 一身 體 尚說:「了生死哪有那麼簡單,不吃飯 師 還 問 的 `.' — 談 的 自 不吃好了。了生死,必須祛 1然情況 無 什麼日中一食?不變成餓鬼 那麼 明 習氣在妄動 ,我 ,在飽足清淨的情況 們應 如 ,所吃 何了生 的, 強去行的 無明 一死? 下 就 恐 習氣 怕 ,自 好了。」 都還 。像 就可以了 然 不夠 不需 要忍辱 你 們 生死, 體 多 現 食 內 在

復

。」老

和尚接著說:「行日中一食,或

過午不食,那

是

順

忍辱第一道,這是最重要的,不是不吃就可以了生死。」

,

我 《續編》 們出家就是要來斷這「七情五欲」,但是要斷這「七情五 六九頁

的

廣欽老和尚語錄·自

行

抄

來修 會吃 欲」不 道 念 我 取 中 不 們 , ,這 行 吃 道 很 的 不下、睡 身 的 容易走偏 可執著,如 , 不睡」,或要「怎樣、怎樣」,畢竟還要靠這 心,使 就 樣來保持我們的身心,安養我們 ,應以「平常心」來行持, 可 以 不著;當不能吃、不能睡的時 行持我 我 路 們 果 0 身 執著不吃不睡,會造成虛火上升 所以我們在修行受持當中 們 ن، 要走的 散亂 • 路 四 程 大不調 , 行 自 、住 、體衰 然 的身心;因 候, 在修 ` 坐 如 行 , 氣 ` 不 臥 果 弱 的 為修行 要 沒 路 取 , 個身體 , 執 有 甚 擾 程 中 著 正 至 上 亂

15.

道

輪

迴

裡

面

, 我

們今世

做人是要來修行的

,

所

以

要

把

握

這

身

的機會,不要自己「胡亂走」、「胡亂做」,不吃不

比

較

不會有障

《妙版》

六七頁

96

草

有

位

弟

子

就

說:「我等一下去拿剪刀

把花剪下

來

•

插

在

水

瓶

裡供

佛。」老和尚說:「這些花草長在這兒,本來就是

17.

修

行

,

不

僅會把這

個 身

軀

搞

壞

,還會造成

身

ジ 散

亂

0 若

是還

睡

練

「不倒單」,空

頭很多,

花

樣百出

這

都是「著

相

沒有修

到

那

個境界,怎麼有辦法

石行到那

裡呢?所以修行要有

16. 吃、 編》 正 念,「平常心」就是道!《妙版》 一七 睡 隨緣,不必去執著佛沒念沒拜,這也是執我相。 四頁 七一頁

18. 有 看 這 樣 破 一天,弟子們 才有 做 做吃吃、 辨 法 0 跟隨老 吃吃做做, 《續編》 和尚 二二九頁 到後 較 不能悟道,因為形形色色要真 山走走,看到一 些很美的花

《續

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

19.

迴 供 供 佛 !」《新版七之二〇》二〇頁 養十方佛,哪有需要『 !要知 道 , 在娑婆世界 你』 , 只要貪戀 去剪來插 一枝 水 瓶才叫做 草 , 就 要再來輪  $\neg$ 你 在

千年 還有 靜 我在參禪」等,這些都是「我相」、「著相」修行 坐 不是 一個 就 像煮 枯 「我怎樣怎樣 坐,更不能 石蒸沙,仍 **一**我 執著 ,仍是妄想 如 我 碩石,不能 在靜坐」、「我 ,不得 了生死; 自在; 必 在念佛 須 縱 離 使 0 如 枯 果 切 坐

能 如 超 此 , 出三界 不 著一切境 , 跳 出 生死 不著一切法,心地清淨,遠離分 輪 迴 0 《妙版》 五 一頁 別 , 才

相

ن

無

所著

,

沒有

在

做

什麼」

0

行

` 住

` 坐

`

臥

也要

20.

心念佛,吃苦修苦行,修行不要在形式上裝

飾

我相

0

98

這

樣

我

們

也好安

ن،

辨道

0

《續編》二二七頁

秤

就

知曉。修行是向內不是向外的,要給人感覺不出來,

23.

修行是向內修學,不是向外追求,要內心裡自然法喜,而不

22.

修

行

不是修給人家看的,若是形

於 外

的,

你

有幾兩

重

,人家

這樣才好真實辨道。《妙版》五九頁

的

•

然

而

即

使自己真有功夫,也不必故意讓別人感覺出來

觀照自己的起心動念,不是向外攀緣追求得到

的

ジ

,向

內

相

、壽

者

相

即即

非菩薩。」

所以修行是「密行」

,是修自己

便

知

· 曉。《金剛經》云:「若有我相、人相、眾生

21.

行不是修給別人看的,表面功夫是不會有道行的

, 深

淺 別

99

,

廣欽老和尚語錄·自行抄

是 個 外面環境好才生歡喜。所 ジ 猿意馬」去攀緣外 面 的 以 環境 要 觀照自己 • 要修 到 的心,不 我 沒有怎麼 要讓這

樣」,才是老實修行。《妙版》三七頁

24. 念佛若還有「想求 不行,都還有「我」。佛菩薩都無所得、無所求。 開 智慧 ,或 想怎麼樣」 的念頭 , 《妙版》 這 都 還

一二四頁

25. 才是 出家人就是在修六根對六塵的貪欲,解脫色身之束縛,不著 則會增長我慢貢高 五 蘊 真 的色 正 相 的慈悲 ,坐無 0 相禪 ,執有一個我在做什麼。依戒律的慈悲 《續編》 ;若著有相 八九頁 坐 禪 ,或有形式 的 用 功

26.

叢

林執事人是寺規的代表,是磨練無明的善知識,這些人,

27. 承 老 往 開 惱 做 和 天 智 脾 往 尚竟 禪寺正在建築的時 慧 氣 無 都 非 , 消 以惡人的姿態示 ,方是真正 是 然故意 要消 除貢高我慢 把 你 的修 的 一大盒原來已分類 分 行境 現 候,有一天,大家都忙得疲憊 別 **,生卑下心;照這樣,才** 業 , 界。 識 以 種 , 《續編》 種 只有唯命是 不合常情 好 的 九六頁 鐵 釘 從 的 全 要求,要 , 部 能消業 才 都 能 搞 免 不 障 去 堪 你 混 去 煩 0

當 選 偏 然 而 時間 時 選 後 老 這 弟 對 子 嗎?」弟子們馬上跪下來說:「弟子現在就去揀 個 和 弟子說:「你們去把這些鐵釘分大小尺寸揀好 們 尚 大家都累得 的 把 臉 心中 孔 湧起的念頭是:「唉!師父 板 要命 起 來說 的時候,來 : 「難 道 臨 叫 命 我 終 們 的 揀 時 鐵 啊!您怎麼偏 候 釘 呢? , 還 讓 你 然

抄

是 然 小 廣 你 分 後勉強振作, 欽 類 的事;不揀 老 , 揀 和 尚 到半夜 語 錄 抖擻 ,才 ・自 精 行

28. 別 諾 說:「弟子已經把鐵釘分好了。」老和尚卻說:「要揀 人說 以 我 不辯應之 們,不論自己是對是錯 ,心中不起煩惱, ,也是你的事!」 把 神,把鐵釘分一寸、二寸……, 鐵 釘都分好 , 則智慧生;若是執 《新版一之三》 還是被冤枉,都唯唯諾 , 然後去向老和 四八頁 尚 理 按 與 , 也 回 報

29. 待 懟 在 之功夫,故放言-眾 的 , 師 心 人 屯 依 默 然 擯之下 不起。就這樣度過了一個多禮拜,大家仍然怒目相 如沐春風 ,一句表白 廣公偷了香油錢。)《初編》一二五頁 0 (知客師為考驗 說明 的 話 也沒出 廣公在山上十三年鍛鍊 口 , 點 不 滿 怨

辯

白

,

則

無明起矣。

《續編》八三頁

人

無

明

習氣,也可以去「我相」。但是,如果要求別人打香

32.

意 穿

鞋子;沒有根基

立的人,

則

無明

煩

惱

起

, 認

為師父不

對

故

硬要倒

找麻

煩

0

《續編》二〇七頁

相

就

不會有壞念頭。

《續編》二二五頁

31.

是

功

夫。《續編》二一七頁

師

父怎沒

把飯煮熟

, 叫

人怎麼吃?」師父默然

不辯

,這才

人家說:

30.

別

人把做不好的事往我們身上推,亦要忍。以前

事

都

說自己不對

, 說懺悔教我, 而

不起煩惱

,

則

是無

我

凡

人,師父試你的

的

以前

則

跪

下求師父慈悲教導,這是有智慧的人;愚癡的人

功夫,叫你鞋子倒

穿。

有

根基

的

人

,

33.

有

一位弟子覺得自己「我相」

很 重

,

聽

人家說

打香

板

可

以

去

103

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

求 幫 備 好 了 板 ! 老 解自己 她 ` 和 去 不 ジ 注意 尚 但 掉 裡有準備,當然被打的時候不會生煩惱; ,老 並 的 我 心的時候: 程度和煩惱 沒有採 相 被 取 的 人無理 任何行 煩 0 惱 所以,就去跪著懇求老和尚慈悲 ; 老 地 動,做弟子的就每天去跪著懇 打過來,這才是考驗 和尚 聽 了 就 說 : 如 好 然 果 , ! 好 才 沒 沒有準 有 可 動 ! 以

件事 有 靜 老 殿 和 一天, ,日子久了,又因為寺務繁忙,做弟子的就漸 就 尚 0 依照平常的慣例合掌念阿彌陀佛和大家打招呼, , 有很多政府官員、教授、老師, 老 和 和尚還是說:「好!好!好!」但依 尚 就 叫這位弟子去 翻譯,這位弟子 都來到承天寺 漸忘 進 記了這 這時 袓 拜 師 見

自

己寫,目無尊長,心

裡哪有尊重師長,你

們

到底要請我

做

!

自

,

是

她

尚

令人 當 老 這 跪 是 和 和 候 位弟子或 天 也 和 要 尚 阿 竟然 因 不 尚 讓 老 不 面 彌 前 人家 為 知 對 又 陀 和 向 有很多人要求 如 說:「妳 佛 . 尚 , 老和尚 , 大家 何是 站 其他弟子代替老 折 !」這位弟子一看 突然很誇張地學這位弟子的動作,也合掌 也 福 **∌說:** □ 好 不 嗎 對 大膽!竟然站得 ?」弟子 就說:「這麼多在家居士在這 0 , 你 歸 要 和 們 依 師長 看 和尚填寫、 不敢再 , 按 ,覺得苗 平起平坐 她 照平常 比 跪 作 著 師長還高!」 的慣 主 取 , 趕 頭 就就 不對 張 法 名, 緊 例 歸 站 , 更不對 , 但 歸 起 裡 趕 依 緊 是 就 來 證 依 , 妳 那 ,真是 跪 都 證 這 0 天老 跪著 說 都是 樣 在

老

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

要 整 晴 這 我 白 證 淚 被 凸 流 位 他 ?傳四?」說來也真有趣,老和尚確實有修行 怎麼寫 就 理 歸 閉 「你」在罵我,也沒有一個「我」在被你罵,也沒有「你 下 弟 取 生 起 她 好 依?還是請 來 來 名 煩 就 , 送 子當時看這樣也不行、那樣也不對,忍不住 是要讓 惱,不 ,深深 做 。老 、怎麼取 傳鹹 到 和 老 尚 、傳甜 要寫了!統 和 人家說 吸 她?」弟子一聽就 又向大家說:「你們 ! 取 尚 面前 口 氣 名 她 、傳凸 很可憐!」流 叫 ,結果老 ,念佛 做 統要給我自己寫 傳圓 、傳扁 , 開 ?傳扁 和 不 敢 始 尚 ,大家 再寫 思 眼 看 又 ?傳鹹 惟 ! 講 說 淚 也不 : — 也 觀 ,這一大 , 趕 都 想 她 很高 功夫 行 兩 ? 傳 啊 緊 , 把歸 白 ? 只 眼 , 人 堆 說 沒 甜 就 興 ?. 傳 依證 好 有 淚 要 流 她 0 家 快 眼 眼 140 兩

個

著 走 結 很 果 她 這 有 老 修 念 個 和 尚 的樣子!」在場的人都聽得莫名其 頭 人 0 又 剛 說:「你 升 做弟子的 起,老和 們 ジ 看 尚 裡 ! 她 就 很 想找 說:「要跑 在 那 個 兒 洞 眼 鑽 觀 進 哪 妙, 鼻 去 裡去?給 , , 大家一直 鼻 也 觀 很 ジ

所

馬

的

話

0

麼事 來 這 過 和 住 去,嫌 尚 位 !」真是 0 弟 可是等到會客時間一 又 都 像 沒發 子 . 說: 得令人不知 上 午一 生 起 過 .ن، 即錯 樣 這 , 平 給 , 平 如 開 妳 , 靜 動 何是好,可是會客時間一 喝 始 静 過 。 \_\_\_ 念 這 ,老 即 也 , 還是 乖, 不 到了下午,會客時 對 和尚竟然若無其事 無 、那 笑嘻嘻的 可奈何當中 也 不對 , , 而 間 過,他又若 嫌 且 , 也要 端 過 , 好 來 牛 到 像 忍 奶 , 嫌 老 給 什 下

我

停

想

逃

看

假

欽

老

和尚

語

錄

·自行

抄

34.

修行人是境遇愈壞愈好,出家和在家不一樣,出了家是愈苦

無其事。

錯 這 倒 的 丈室走去,敲了門進去,老和尚看她進來,就故作一副驚 位弟 表 是 ,為什麼師父樣樣都罵呢?」瞋心一起,心裡 情 要去問問看,到底是哪裡不對!」她這樣一想 子 ,用 回想:「這一 手 拍著胸脯說:「叫人家幫她去掉 整天,實在是想不出到底犯了 『我 就想:「我 , 就往方 相 计麼 嚇 煩

求 去 做 弟 叫警察了? 所 子的這時才恍然大悟,原來是老和尚慈悲應自己的請 出 的考題 0 《新版七之二〇》一七九頁

惱

,才講

她兩句,就要來問問看!如果打她香板,豈不是要

視

同

仁

,沒有在計較我是

他

非;如

果有一個「我」,

那

36. 35. 去 出 出 接 分 家 家人要 受 , 和在家不一樣 别 若 誰 忍辱,要修無我 能 好 誰 如 壞 此 忍辱 • 對 , 出家沒有說對 眾 , 慢 人 慢 就 , 像 就會去我 如果「無 對 個 不 我 對 人一 相 0 , 樣 對 則 《續編》 也接 「無諍」,也不 , 沒 受, 有 \_ 分 九 八頁 不對 别 , —

對 的 西 愈 歪 人 0 好 馬 , 以 可是 前 修 上 起 有 行 瞋 師 兩 道 恨 父拿起鞭子打 個 路 ジ 徒 上是有很多和 弟 , 生 打 坐 煩 惱 , — 了 那 個 個 , 世俗 但 坐 坐 一得莊 得 那 不一樣 個 很 嚴 莊 徒 弟 嚴 的 的 很 徒 , , 弟 慚 不 愧 個 0 是爭 要是 地 坐 得 請 對 東 師 現 在 父 倒 不

開

示

指

導。修

行

不是爭對

不對

,

而是要有這

種

功

夫

,

做

對

了

人 家

說

你

不

對

,

你

也能

接

受

0

《續編》

\_

八五頁

也

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

38. 37. 什麼 這 別 題 人講 不好中有好,好中有 的事情還多得很。 11 做 我 們 不好 , 不 用 《續編》一三〇頁 壞

生氣 0 難 《續編》一五五頁 過,說我們好 • 也不用高 興

39. 涵養, 行 動 莊嚴自己?不起無明是名莊嚴;內蘊謙 如儀,是名莊嚴。 《續編》一二七頁 单 慈悲的

去我執

,

從

粗衣

淡飯

做

起

,

淡

泊

一欲望

,不要分別

眾生壽者

相

。《續編》一三六頁

40. 的 個 個 性 人若是生活 0 個人條件越優越,則我相越是顯著 越享受,吃好 、穿 好 , 就會助長 0 《續編》六二頁 他貢高我慢

煩 蹤 惱 無可捉 雖 然 是空 摸 性 。但是只要心裡有煩惱 , 本 無 自 體 , 宛 如一陣 ,一定不自在 風 , 來 無影 , , 去 所以 無

41.

無我

ジ

胸

漸寬

廣

0

《妙版》

五

四頁

42. 修 版》 癡 利 到 脫 等。 解 出 行 他 為前 人我 要 脫 四三頁 , 而 利 提,一 自 且 的 他, 那 性 限 中 囿 因 些「我相」 為利 切 的無量三 , 遠 以度脫眾生苦厄為本懷, 益 離 執著我相 別人就是利 昧 所引起的 自 然 開 ` 顯 種 \_ 益自己,這樣才能使我 • 切 種 也惟 煩 顛 惱 倒 夢想 有 則自身得無事 ,也才能 如

就

是在修「心中沒什麼事」,沒有「我怎麼樣」

《妙妙

43. 是 我 的事;若不發心於公事,一味地自私, 不 們 可人勞我 打 鼓 時,念「公事辨,公事辨,公事辨完辨 逸 ,只 圖 自己念佛 、拜 佛 ` 誦 只顧自己的念佛 經 , 這 私事」, 些是屬 就

私

此

, \_

切

以

、貪

`

瞋

`

們

漸

漸

得

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

45. 46. 44. 平常 修 念 藏 子 照 什麼事都要學習放下, 他 拜 則 了 人得 無 師 佛 行人不能有「要受人供養」的念頭,有這 己 ,自 生 在 , 法 父的話修行,邊做邊念佛,去我執和法執,智慧才會 死 心來行持就是修「戒 ,這樣的修持 其中, 就 己 到 解 ,才是要緊的事,不必去理會別人在演什麼戲。否 况是 「我 脫 跟著起煩惱 利益,這樣 。反 則 相 智慧漸 之 , , , 要 將身心奉常 , 乃是執我相,心地 ,一起墮到三惡道去。 雖 不要執著,不要樣樣記 開 、定、慧」。《妙版》一三六頁 「謙虚 , 心 然沒時間 胸 漸 住 、下心」,才能去我 廣 拜 ,為眾 佛 0 只有越來越窄,一 ` 《續編》 誦 人 個念頭就是「貪 經, 做 《續編》 掛 — 八七頁 但 在 切 · 一 切 نن ° 功 六二頁 相 德 的經 自己 ; 以 , 令 軰



編》一六五頁

道 開。智慧是無色相的,抓也抓不到;智慧開時自己也不知 碰到事情一動,就知道如何去處理,這才是智慧。《續

求 の見净さ



欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

1. 生活 過去 想吃苦,也不相信佛、 淡 的佛、菩薩都是苦修的,有的修幾生,有的修幾多劫 泊 ,不妄造作 , 菩薩為佛法而捨命的道理 所 以能開 悟 , 了 生 死 0 現 在 的 人 多不

, 因

此入道

2. 學佛要有像觀音、普賢 不 要 做 的事,吃 一些人家 、地藏等菩薩的誓願 不願吃的苦;這 樣 力,做一些人家 ,才有道可修

很

難

! 《初編》

八五頁

那 成 些成佛、做菩薩的,往往都是那些讓人家看為笨笨的人在 就 的 0 《續編》 七九頁

3. 修苦行是培養這 力 就會發出 來 諸 個 佛菩薩成道 願,看有沒有這個 , 就是依這 願;業障少的人,願 個誓願 0 《續編》

八三頁



4. 才 佛 能 菩 成 薩皆是用苦行,不是選什麼人才,不一定要讀佛學院 就 0 佛菩薩皆從苦行中苦修 ,體會出 、磨練 出

0

《初

5. 傍晚 境 環 聊 山 裡 溺 境 些他家庭 林 的 那些溺 在 小 , 的 老 外奔波的人,反卻能鍊成大人氣 小 猴 越是能 《續編》 和 在父母身邊的 猴 ,有時會被母 尚在大殿 的事。人去後,老和尚便藉機對身邊的弟子說 • 修忍辱 反而活得 四五頁 外乘涼 , 猴抱得活活 ,終長不成人 越有境界折磨 很 好。修行要在最困苦、最 ,一位年輕 悶死 , ,才是修行最 魄 而 人上山, , 那 而 0 些離 那 就 像 些獨立 溺 向 開 在 老 父 佳 不 母 和 母 跳 的寵 的 好 猴 尚 躍 懷 環 在 閒

的

欽

老和尚

語錄

·自行

抄

7. 6. 出家飯要吃得穩,就當切實苦行。《續編》一三六頁 現在出家人吃苦的很少,不知出家人皆須

實 須 生 此 吃苦 在自己尚不知自度 脫 ,怕吃苦、怕拘束,便自己去蓋寺,結果不能統理大眾 死。現在出家人也不知為何要修道、要如何修。修道人 , 難 行能 行, , 難忍能忍,才能成道 怎能度人?吃苦來修,不可為享受來 用千辛萬苦去求了 , 現在人不 知 如 ,

8. 無罣 出家 啟 經 發 不 一凝 出 必學了。修就是要修這些壞的、惡的,這些逆因緣,會 就是要在惡劣的環境中修,那些好的 我 。當我們的智慧發展到某一程度時,就能折服某一程 們 的 智慧與 八知識 成成 就我 們 的忍辱行,讓我 、快樂 的 順 境 們處處 , 己

出家。

《初編》三三頁



10.

有

好處

,

如果再分個

我是他非,煩惱

就惹上來了。

五七頁

9. 修 去磨、去修,萬般事總要順別人意思,事事忍辱,最後終會 是修行 行就是在修我們這忍耐性,修這種種 。舒適 順意 的境界有什麼可修?就是要在橫逆 逆境,凡事要能

的環境

忍才

度

的

煩

惱。所

以 ,

越是會修行的人,越是喜歡在逆境中修

《續編》

五三頁

海 出家就 漸 的 況 明 便是由忍辱中磨礪出來的,由此更能引發出神通 味,不是出家解脫 ,當事一觸 是要修忍辱 , 智慧 `, 若 則 的境界。凡事能行忍辱的人,則 計人我是非, 通 知知 道該 還是屬於 怎麼做;所 世俗 謂 生死 的 智慧 0 .... 智慧 煩 惱 如

《續編

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

個 苦行修圓滿的人,他的心會照出自己自性的靈光,會照

11. 出 過 去 的事情來 0 《續編》 九 四頁

行是除妄念最好的方法,而且當我們修到

將苦

化

為樂

修

苦

時 , 自 然 一切事情 就會明 明 朗 朗, 無 不通曉,而 智慧 大 開

《續編》三四 頁

12. 修苦 子 ,換上慈悲喜捨的佛菩薩種子。《妙版》二九頁 行 就是在洗 頭 腦 ` 换 種子— 洗掉貪 、瞋 ` 癡 的 凡 夫 種

13. 智慧 爭 忍辱是修行之本 之 處 短 的,惡心相向,出 0 在家 能 行忍的人,福 人 的習性 ,戒 中 , 是 也 口 報最大,也 凡事分 如劍,而出家法就 以忍辱為第一道 別是 增加定力且消 非 ` 曲 , 忍辱是最 不同了 直 ` 業障 對 0 錯 出家人 大 , ` 爭長 開 福 德 啟

生歡

喜心、恭敬心

。福

報

——人間供養,但要惜福

, 不

能太

14.

家人的德量。

《續編》一二三頁

情

,也要以婉轉慈悲的心,學忍辱吃虧,一

切能容

,才是

出

的事

忍辱為本,慈悲為懷,事無分是非曲直,甚至無理

15. 意 我 「吃苦了苦,能忍才有福 們修苦行, 免得帶業障來,又帶業障走。《續編》一八七頁 就是要消業障, 。」我們修行,吃的苦有多少,了 故對於自己的言行, 應多注

16. 自己 要苦行才能得到智慧、佛報、福報。佛報 的業就有多少,但看我們修行用功的程度而定,所以福報是 修來的,不是可 以 對外求來的 0 《妙版》 ——人家看我們直 五一頁

奢侈;雖然有福報,要有度量,好的給別人,不可執著

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

18.

別 《初編》一五頁 人 的 行

17. 的愚癡 的 起 僧 習 惡 氣 ジ 0 , ,要好 為好 這 那 樣 是 • 別 , 不 我 人 好 的事 論事 按 們 耐 ジ· 情是好是壞,能 這 裡 , 如 個 不起歡喜貪著 果我們 一心,不 起煩 拿 來 起 惱 ·ご • 保 持這 煩 0 別 行 惱 • 人不 個 為 心 不 那 好 就 好 不 動 是 , , 自己 別 也 ,

自 惱 然 這 也好 點 起來 切 要好 0 好學, 《續編》 好 四 好磨練, 四 頁 如 此業障自然消除 ,身體

是忍辱

0

能

夠

衝

破

這

\_

關

,

以

後無

論

什麼事

就

比 較

不

·會起

煩

眼 關 心念佛 起 對 來 人要 , ,最 眼 和顏悦色, 睛 閉 重 起來 要的要能忍辱,什麼事情 , 再怎麼說,修行就是忍辱這兩 裝著沒 聽 到 ` 沒 看 不 到 順 , 睜 眼 , 眼 就 個 把 ` 字 耳朵 閉

122

便



此

脫去,直

接往生西方

,這才是究竟的

0

此

心能安

,隨處均

,自

《續編》一二九頁

能安;此心不能安,則到天堂也不能安。

21.

編》八二頁

20.

苦行中磨練出來的解脫自在,才是真正的自性西方境界

要看根基到哪

裡

,才能試到哪裡,否則對無根基的人,徒增

他

,或

有時看他事情快

做

好了,

偏 再

去破

壞,或

打

他

下

19.

毎個

人

都

有一肚

子

的煩

惱

,

以前在

大陸是要看那個

愈有

修

四一頁

愈有根基的人,特

地去試

他,

故意用

那

種

無

理

的態度去刺

激

《續編》 一七七頁

其煩惱

0

出家,主要在演「忍」這場戲,演得過,

就是佛菩薩

0

《續

123

欽

老

和尚

語 錄

・自

行

抄

指

23. 22. 出家後什麼事皆以忍辱為重要,會說我們的,都是我們的 否

修行的路程要愈苦,才會開智慧,不是希望別人對我們好; 路者,沒有他們 則 和 世 俗 就沒有兩樣了。 我們不會進步,不能成就。 《續編》一九九頁 《續編》一三八頁

24. 修到有正念清楚時,耳朵聽好音壞音,就會感覺到不順好音 不 聽好音), 把壞音拿來修 。《續編》 二一一頁

25. 做 起 分 什麼事情才算是修苦行?就是一切都不計較,日常生活不 別 , 就是修苦行。 《續編》二〇五頁

26. 修苦行就是對一切 可言。《續編》六二頁 在磨我 們 的 傲氣 、消業障 粗 賤 的工作,都要無分別地去做 。有苦才有行好修,沒苦就 沒道行 主要

可

以

做

完

°

《續編》

二〇一頁

去

做

。(師

父

說五、六個人一天劈的柴,他老人家一小時就

29.

苦 力 到 頭 行 。苦行是要洗 來 不是簡單的,不是一直做,一 也是 拖 , 頭腦,使妄想減少,否則叫你靜靜坐在 不是你做 不動而 硬去做 直 做 也不是辦法,一 ,而是 只要 盡 直

那

裡

ジ 盡

拖

28. 27. 慢 修 不 還 做 是 慢 苦 好 得 行 刻意 並 給給 合 來,做久了自然熟 行 不是 適 不是簡單 你一做 絞 。而 做 盡腦筋去想怎麼 很多 不是每 的,修苦行是在修心,每一樣事細 反而更亂 , 做事情是磨練自己的心 \_ 樣 悉,就會開 都 0 做 做 《續編》一五七頁 ,而 結結 是一看 果每一樣 智慧。事情應該怎麼 到 就 0 都 自 做 沒 然 事 做 好 知 ジ 不 道 能 做 怎麼 做

; 不 ,會 急 做

欽

老和尚

語錄

·自行

抄

31.

减少妄想就是消你的業,眾生輪迴的因,就是妄想所致

來做

《妙版》

七三頁

30. 苦行不是說我們做不動 念佛,你也坐不住。 《新版七之二〇》一九二頁 的硬要去做

行 能行,難忍能忍。」「人家不吃的我來吃,人家不做的我 ,而是這 個 願 力 難

覺很勞苦。這個人身是因緣所生法,今天出家要發真誠 來約束,才能慢慢自然莊嚴起來。《新版七之二〇》二〇五頁 ジ 以 這 ,真 苦行的苦中 正為了道 ,要了脫生死。心要怎麼莊嚴, **,有很多好處給你** , 但你也沒有感覺 就是 要規 ,只感 的 矩

, 所



廣欽老和尚語錄・自行抄

1. 麼 除 業 苦 師 絞 障 ,而且漸漸覺得快樂輕鬆,並沒有感到是在工 父在客堂對某某師說:「修苦行是從苦中越修越不覺得 0 布 漸 沒有苦感,做 不 不覺得自己在度眾生。」 要 漸 以 在消;若是越做越覺痛苦煩躁,那 為佛菩薩是多苦 什麼事都已 , 輕鬆自在,而不覺得在做 佛菩薩已從苦中磨得業 《續編》 三六頁 就是業障 作 , 這 八障消 就是 在 什 翻

2. 3. 我 節 出 在 飯 叢 家 覺 儉勤勞吃苦中去磨練,才能在道業上有成就。 、勤勞作務,不管是揀柴火、挑水、種菜、煮飯等,你都 得 的 林 人能夠學習古代祖師修苦行,將來會有出 裡 個 與 大家吃苦砍柴挑 新 出家的人,應修 水,即會得到 一段苦行, 別人的 也就是要 《初編》四二頁 敬 頭 仰 的一天 粗 , 衣 要 在 淡

而

出

離

嗎?今獨為一點苦差事鬧意氣,豈不有違初

願

嗎?

為

了

生

死

山

門

外

走

瞋

0

4. 麼 響 某 去 沒 兩 收 ら 人 有 叫 拾 粗 眼 日 做 沒 起 無 住 由 的 好 滋 , 力 , 多 活 養 大 有多遠 於 ,不管他三七二十一 , 命其將 , ,一邊 紛 叢 家 做 ,吃這麼差 紛 苦 出 加 林人多,供 上出 , 又 擠 坡 工,智慧 往齋堂 收 所有 工 自 拾 坡 作 ; 近 付 賣 的 , 工 道 Ü 具 力 眾 就 飯 。師本亦想 ): 「我 易開 菜 歸 午, , 眔 裡 不易,平日省吃 , 上邊一直 位 • 一;當 和 又 人 收 0 尚 受 都 不 工 《初編》 餓得發見 此奚落 是 不 不 時 趕 返寺時 幹 是滋 決志苦 師 往齋堂,可 了,信 八七頁 味, 也 暈 儉 , 正 • 修 何 餓 用 , 得 闡 步 顧 苦來哉!」 ジ , , 專 想 是 湯 朝 不 午 四

肢

發

軟

,

為

轉塵

上

得

把

工

具

湯

水

水

齋

雲

板

價

:

幹

這

欽

老

和

尚 語

錄

・自

行

抄

全部拋卻 經自己下一轉語,忽覺志氣昂然,一時倦怠、 **齋堂,並叮嚀一句:「吃人不吃,做人不做,以** 九霄雲外 。遂至轉塵上人跟前覆命, 飢 轉 公允 餓 後 其 不 你 隨 滿 眾 就

師 又 知 ! 不 由 於 善 自 敲 自小不曾受過教育,大字認不得幾個,既 此以後 打唱念 ,經常 ,師更刻苦自勵,不 為人所不 恥 , 自己也覺苦 敢與退卻之念 不能 惱 0 講 N'C' 想: 經

雖然少吃少睡少穿,可是仍然無法上報常住下化 眾 生 0

將 便 於 吃 掉 是 起來 落 , 決意植 於桌上地下的 。若有遠 福 報 來 恩 飯 大德高 , 每天 粒 收 僧 拾 為大眾盛 起來,也不重新 , 則 為倒茶 飯 ,等大家吃 水 ` 送 洗 洗 過 飽 臉 、蒸 水 ,然後 、遞 過

毛

市、拖鞋、放洗澡水,或搬磚運瓦、砍柴、煮

飯

、灑掃

借 境 練心—久鍊 成

鎁

編》一一二頁 洗 刷……,舉 凡一 切 粗活賤 役, 極 力承擔, 從無怨言。 《初

5. 夜 萬 坐 一般人不要說在那麼艱辛的荒山上獨處十三年, 上 物 ,也都是一件非常惱人的事,何 十三個 具 備 下, 春 秋 呢?單 個 人獨 就這 自 地 份耐得住寂寞 面 對自己,孤寂 況在舉目無人的 的 能 地 力 呆守 就是在家裡 , 己 山 一個 非 洞 我 中

的 凡 夫俗子所能 ジ 路 歷 程 了。 想像,更甭 《初編》 一二三頁 論自內 證驗那 難忍能忍、難 行能行

6. 修 遇事才能無 親 苦 自 行 從 的 其中歷練 人要有氣魄、有願力,不 礙 0 否 出 則 來 , , 才曉得實際 沒有願力,怕吃苦,畏首畏尾的,身 的 怕 情 吃苦 況 , 各種 , 智慧才 一境緣 能 明 都 朗 須 ,

們

日

,

廣欽老和尚語錄・自行抄

編》 畏首 怕 以 此 ジ 外 都 為人家在說 走 畏 歪 我 被束缚住了,智慧 尾 , 即 八頁 的 們 使別 還 , 怕 必 他 人走歪 須有 什麼,那是沒有見識、沒有出息的人。《續 別 人批 不 評 , 也 怕 如 何能開 別 **,見人私談** 人 不會受其影響 批 評 ? 的 氣 , 心 魄 0 裡 , 只 如果一個 不安而 要 ジ 起猜 正 , 人 做 疑 就 事 不 ,

7. 修 持 都 的 學 念頭了。人二十歲變一樣,到百歲就都不一樣了,一人變 行要做苦行,苦行做下去智慧才會開出來。做苦行要樣樣 你 , 也 以 如 後若有人請你 不會想去 果修行修 0 到 那 那 時自己 做當家、住 個 程度,就算人家請你做當家 就 須要靜了,不會有 一持都 有 辨 法 做 ,才能 要做 什 ` 夠 住 麼 領

鎁

行

方法,才能了生死。)《新版七之二〇》一七四頁

現

在花花

世界,一切

都

很方便,但修行一

定要效

法

袓

師

的修

吃

張

8. 苦 拜 說 有 味 就 要 的 款 , 我 椅 問 位女弟子常常需要下山辦事,因為交通不方便想學開車, 有 : 「不好!虚雲老和尚帶簡單的東西 0 ,要去西方就 老 願 ,到最 朝 《新版四之六》六〇頁 們沒有這個願,所以吃不了苦。」(老和 和尚說:「師父 !去行!(若) 山 , 有一 後都不同款 餐沒一 沒問題了,何況要講經說法 有願力,(則)「佛」也是你去 餐地 出家人學開車好 。若能依兩堂課誦去行,深得其中意 過日 。他有這個 ——一支鏟子、一 不好?」老 都會的 願 尚 , 所 開 0 要 和 示 以 .尚答 能 願 過

做

!

9. 我 廣 欽 老 和 尚 語 錄 ·自行

抄

除

10. 修行很難,尤其這個耐性更難,如忍一星期、二星期、一個 家 才 習 叫做 氣 就是要吃苦受苦,只有在苦中才能開發智慧。 們修苦行是在藉各種事境,磨練我們不起無明 , 鍛 苦行,打破對一切順逆境的分別,就是在修苦行 錬做 人做事 ·的各 種能耐;並 不是要做什麼勞 《續編》 煩惱 力事 , 四七頁 洗 。出

11. 佛 出家人衣食住要能淡泊 版四之六》二二頁 , 這 建道場馬上有 樣修下去,韋馱菩薩會擁護你;你到何處,人見如 人擁護 眼 。《續編》二〇四頁 假裝不見,耳假裝不 聽 ,像 個 傻

12.

大陸來臺的法師我算是最早的,而我是最笨的。我出家,人

《新

月

甚至一年、三年都容易,一生中忍辱實在是不簡單

14.

借

境

練心—久鍊

成 鎁 修

行不問是非,不問有理無理,出家與在家不同。

《續編》

四六頁

界盡 家 彌 起 都 陀 佛懺 而我說 量 瞧 來。現在 不起我、欺侮我,但我認為這是最好的境界,這 悔。很多信徒來,看到這莊嚴道場,都說我很了不 他 們 我這最愚笨 才了不起,拿錢來建寺。 的人,受眾人禮拜 《新版七之二〇》二〇 ,我 天 天

些境

向

阿

13. 執事 學 要 壞 歡喜承受,不起瞋心,這樣頭腦會較清楚。好的撿起來 人不好做 的放一邊 ,所以執事人交下來的事,不管好的壞 ,自己心裡明白就好, 順 此修忍辱波羅蜜 的,

切的力量都是從「定」中產生出來的,但只有在「靜」中

都

欽

老

和

尚

語

錄

·自行

抄

才能「定」。一個人在安定的地方,能夠定下來,還不算是 定 **,要在煩惱** 的時候 , 能夠定下來才算是定。 《新版一

之三》一六頁

15. 建 承 忙 刀 , 把 碌了 築 天寺重建期間 工人都來了,老和尚知道負責工程 剃 , 頭 他 刀磨好。」這位弟子感到很為難,心 故 意 ,建築工程正忙,有一天,工 把這位弟子叫來,說:「你現在去磨 的那位弟子又要開 程 裡想 車 怪 剃 手 工 始 頭

悠 命 尚 作 正多 難 閒 卻 地,又說要檢查他的磨刀石,這位弟子就趕快送磨刀石 違 點 , 只好 , 兒 正 都 要忙 趕快去磨,磨好了趕快去向老 不在乎有多少工 ,工人都在等,才叫我去磨剃 程 車 在 那 裡 等,若 和尚 頭 無其事 報告,老 刀 ! 但是 很 和 師

跪

下

來

向老

和尚

懺

悔

,求老

和尚慈悲指導

磨刀

應該要怎

麼磨?

磨

兩

頭

,

根

本

沒

有

真

正

用

ジ

、平

静

地

去磨

!」弟子

聽了

,

就

在壓 磨 弟 間 看 一下 子 躁 這 給 就 力 匆 老 的 很 忙 雖 段 和 說:「這 ,讓它平 中 尚 大,就 然 , 磨 知 檢查。老 兩 道這是 的。」 頭 就是要 趕緊 一些 都 沒 和 老 然 有 , 回 尚一 做 然 去 和 後又叫這位弟子回 磨 重新磨,這 尚 給人家看,磨 後 , 可見是 看 又 的 送 慈悲教 就說:「這 回 去 ジ 給 導 次 不平 給 老 就 ,可是工 去 把磨刀 靜 別人 和 磨刀石 尚 , , 檢查 檢 重 用 查 作 一新 石 力 只有磨 , 的 的 很 再 不 磨 老 多 兩 均 , 在中 才 ! 做 和 頭 , 是 , 實 補

老 和尚 就 說:「兩手拿刀,心中念佛,安定平靜,由磨刀石 鎁

尚

補

欽

老

和

尚 語

錄

·自行

抄

16.

更不是要做給人家看,或是讓人檢查用的 藉著建築 躁也不要趕速度,因為修行是為了自己修,是藉境來練 有多少、有多忙 他自己 的 刀石是那麼平,平得發亮,那就是在日常生活中的一舉一 頭直到尾,平均用力,磨一下念一句阿彌陀佛,不管事情 的磨刀石 工程來磨練自己 , ئن، ,做弟子的一看,真是心服 都要不動亂,每一刀都 的心,並不是為了要做建築 。」老 不能差錯 口 服 和尚就拿 , 老 和 工 ,不急 尚 程 沙 出 的

四一頁

磨

動

都

能夠不忘失「正念」

的定力之表現

0

《新版七之二〇》

師 吃虧的人。」《續編》三六頁 父說 : 「那 些往生西方的人,都是念佛專一,而且能忍辱



欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

1. 是 念 眼 頭 從 ` 耳 何處來?念頭從「無明」來,從六 、鼻 、舌 、身 、意六根去看 、去 根門頭 聽 、去分別 而 起;也就 時 , 念

頭

就

來了。《妙版》八九頁

2. 有 惑之故;須從身、口 人學佛學了一段時間 、意三業清淨下手,才能消根本業障 後 , 反 而生出更多的 煩惱 , 這 是業障

《妙版》

八九頁

3. 佛 一個初入門的人,要把心安住,最好的辦法是一心念阿彌陀 0 《初編》 八七頁

4. 戒 悟 住 於 行清淨,六根不染,是入禪的第一步基礎,要 清 禪堂打香板就是在打你的無明。 淨無 染 。六 根 不淨 ,妄念尚存 **無** 《續編》 明 未 四八頁 破 如龜縮 , 便 無法 開

緣

〇頁

大也不夠

0

閉關是關六根、修心,不是入地獄

0

《初編》

5. 6. 習氣 關 我 編》一三二頁 樣 修行最先就是要攝住這個心猿意馬、隨心所欲的心,不讓它 都 出 不願 愉 去 們 我們這個四大假合之身已經夠大了;若是身要享受,五 愉 罪業,要提出勇氣,努力修苦行,難 放 閉 如 快快 做 逸 關 此 的 的信 ,這很不容易 , 到底是心 的 , 我 不覺其苦,雖住娑婆界,猶如西方境 願 們要去做 行,業障才會消。業障消, 要閉 0 但 ,發願自己要成就 關 我們要發願 ,還是身要閉關?若是心要 ,為 做 消這 的, , 像 則 做 要去 些無始來的 阿 任 彌 何事情 陀 做 0 佛

141

《續

別

閉

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

7. 要 好 注 而 歡喜 意自己的心 • 要 照 , 顧 要的 自己 是內心 的 ジ , 裡 不 面生歡喜 要注意外 -,不 面 的 境 要 界 因 外 , 要修 面 環 境 到

我

沒

有怎麼樣

0

《續編》一八二頁

8. 9. 修 煩 就 會 行 惱 要修 出 恰 毛 如 病 \_ ジ 陣 , , 風 ら い 心中無事,一 要怎麼修?就是 ,來無 影 , 去無 切 不會 不 蹤 去 出 , 無 問 分 可 別 題 捉 , 0 沒 摸 《續編》一三〇頁 ; 心 有 執 著 裡 有 ` , 沒 有

耳 僧 說 也 煩 這 惱 朵 不 • 個 可 聽 而 ° 人 我 以 到 好 們 般 起 的 修 煩 ,還是 人 , 那 惱 行 不曉得這 個人不 人 , 這 眼 , 睛 才 不 好 是 看 論 道 是 修 到 理 ,論是論 行修 的, 對 , 凡 • 是 事 ジ ジ 非的, 都 錯 論 0 出家 • 不 好 是 可 論 則 好 壞 人 以 起分 徒具修行 、是 如 、分是 果 還 別 壞 非 ` , 的 執 不 天 -管是 外 别 到 著 表 晚 ,

11.

香』也是魔,色聲香味

觸

法,

不

讓

我們成佛道。

外

面

的境

護

法

0

人做

10.

死 而 不 這 對 0 種 《妙版》 分分 就 是 我 别 四五頁 好 們 壞 的 直直 眼 根 接 不 入心, 清淨,耳 會使我 根 不清淨,在分 們 起 煩惱 • 不 別 能 好 了生 壞

不

對

好

不

好

,

只

要

我

們會感

到

别

人

不

好

這

個

不

對

,

那

個

而

己

像

這

樣身出家,心未出家,與

道

不

相應。

其實

不管對

有 老 的 位 和 0 弟子 邪 尚答道:「如 見 請 就是魔 問 老 和 、刺 果會修,魔就是我 尚 · · · 師 激 就 是 魔 父 ,有 , 但 人 如 說 果 們 有 我著魔了?」 的 護法,  $\neg$ 忍』 則是 魔也是

界 不 要亂 聽 手拉 別 手的情 人說 ,東聽西 侶 遊客是 聽 大魔 不知 哪個 ° 對,自己心中無主,反 《新版七之二〇》一七二頁

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

12. 耳 堂 掃 傳 而易成散亂心,便成妄想,煩惱因之生起。 朵 某 , 靜靜 便 師 不 · 聽 人 在大殿穿梭於人眾之間,東講西 對一些人眾是 地 的是 看在眼裡 非, ,便對傳某師開示 非, 眼睛 頗 不看人的善惡,人家毀謗 為在意,一大早 說 聽的,老 ::「有 《續編》二〇八頁 ,大眾還在灑 功 和 夫 尚 我 坐 的 一在客 們 人

較 馳 0 只有那些沒功夫的人,才整天窺伺他人的是非,斤斤計 《續編》 四七頁

罵

我

們

惡人善人,

都當做

沒

聽

到

、沒看到

,

收

攝

六

根

不

外

,

13. 當我 耳 根 行就是要守住六根門頭 們 • 眼 論 根 說 在 他人是非時, 納受 、分 别 外 ,別讓它在聲色上追逐,這樣 不是他非我是的事實,而是我 物 , 是 自家 賊 在 劫 功 德 財 ;我 們 煩 們 的



15. 16.

不會空過光陰

。去體會佛道

,壞念頭才不會跑進來。若無正

念,口

雖

不說

,

ジ

裡

一卻想

0

《續編》一八四頁

14. 出家 佛 緣?《續編》一三一頁 則有正念,社會人則無, 看經、靜坐 ,打紮自身的功夫,哪裡還有閒情對 行住坐臥去領悟體會佛道,才 外

不貪境界;自鎖家門(即鎖自家六根門頭),專意念佛、拜

瞎

,視若無睹;鼻不揀香臭,口

不挑

精 粗 ,

耳不貪美言

, 眼

攀

耳裝聾,聽若無聞;眼

惱

就進不了門。時時緊閉六根

急性就會無明,丹田也會無力。《續編》二〇三頁 無色相的東西。 一天都是壞念頭 ,沒正念。不要想有色相的東西 《續編》二一七頁 , 而是要想

欽

老

和

尚

語

錄

·自行

抄

18.

17. 追求 來,否 要有願,有 ジ 愛情愛 佛 教 則 的寄 總是在追求。我們也是在追求,但是看情形 願, 別 託還可 • 眼 腦筋總會偏向好的,不會偏往壞的 平 以 , 、鼻……等等。有 如 不是追求佛教 的寄託 願 , 善 根 , 就 就 差 會 , 很多 跑 散亂 如

果

出

要自己去想。 《新版七之二〇》 二〇四頁

了

佛

教中有的人去拿個博士,要統理大眾也不容易,你們

欺 的 ジ 弱 0 裡 , 壞 壞 善的終被惡的捉走(壓倒),這樣最不好。 的力量比 的說:「我是大善。」它每樣都要佔第一 較強,好 的比 較 弱 , 好 的 說:「我是善 , 《續編》 這樣強

19. 某某師問:「如何得六根清淨?」

二一四頁

20. 毎 果 淨 惱 以 福 别 不管有多少人來吃飯,總是要想辦法弄出來。修  $\neg$ 氣 最 譬 前 嫌 和 天 0 上供 的 才是六根清淨 尚答:「我 修 大陸叢林修行,各人公事辦完辦私事,各人在房內念 0 好 如 分 在廚 說: 煩 嫌 行 別善惡 壞地 養 惱 就是要修這些分別 · • 房領 別人罵你, 挑 , ` 執事 要沒有 剔 們修行,便是要修六根對六塵所 好音壞 《續編》 , 自 ,才能 的 己 分 那是消災,給 人,要拿出 一二四頁 音種 本身會損福, 別 五蘊皆空 , 煩惱 種等 如 獲至寶 • , 。 \_\_\_ 觀音菩薩 這 直至六根對六塵沒有分 你 種 不好 反而還增 0 分 對廚房 別 門羅 的 就 臉色看 是六 漢 加煮 的 起 行便是在修 飯 的 的 , 的人 菜 根 分 精 那 神 不 别 , 的 是 清 如 煩

欽老和尚語錄·自行

抄

21.

知客

師很嚴

,看見無事串寮者,馬上查問

、打香板

,大家哪

佛、看經、靜坐,二、三十年不知鄰單住的是誰。糾察師、

以前 有閒時 的 祖 間說閒話。《新版七之二〇》一三八頁 師總是安守卑下,不惹人注意,越是默默無名,越是

少攀緣,越是好用功,若是心多攀緣,則意根散亂;心多驕滿

22. 名 大器晚成 則易失敗 碰上孽緣,是很危險的。《續編》一九六頁 ,慕名的人一多,如自己定力不夠,尤其人的情欲高,萬 。道業若不成就,也枉費我們來出家。 ——自己有了一點功夫時,不要想出名;年輕出 《續編》 八五頁



1. 學佛主要是要打破無明煩惱 廣欽老和尚語錄。自行抄

學 禦 學 剛 喉 欲 寒 飽 粗 佛主要是要打破無明 能 佛 即 衣 就 可, 制 淡 好 下肚果腹 飯 三衣一鉢的意思,也無非是不要貪 , 不擇美 不 , 吃 要貪食而吃得 便可,並 , 隨 醜 便 ,這樣,才能消我們 吃 煩惱、捨慳貪而成佛,我 ,不 不是不要吃,只要不過分,吃 過飽;穿也是一樣 挑 精 粗美 味 的貪瞋癡 , 只 0 要東 ,衣 《續編》 們出家, , 西 但 要捨貪 能 能 六三頁 得 蔽 過 體 剛 咽

2. 减 人 加 少學 吃吃 類 欲 的 佛的信念,不能脫離苦海,這是很可悲的。 念高,因思 要山珍海味,穿的要珍贵布料, 想的進化,物質文明進步,人類貪欲增 如是貪欲 越重 《初編》 , 即

3. **捨身是什麼?就是粗衣淡飯,穿是三件衣,沒有說要穿好** 

捨

慳

貪

。自己

文菜園

種

的

菜

, 又

營養

,

又

無農藥

,

又

不

花

錢

到

外

面去買

好

, 並

不是要貪求吃得

好

、穿得好、

睡

得舒適,

要

粗

衣

淡飯

就

若

不懂得出家生活的意義,還要貪享口欲美味,

5. 4. 慧昏 我 於 念 出 汲 如 的 家 們 六 汲 果 毎 消 道 出家修行要捨貪欲 於衣食事,因 昧 人與俗人究竟不同 和 二樣 社 除業障 沉 ,徒增妄念業感,色、聲、香、味、 淪中事 會 捨離,每一樣都不能和社會相比,這才是修行 人 相 ,若是再斤斤計較吃好 。是 比 那是屬於四生的種子。 , 就 以 , 吃 出家人,食 又 , 有愛 粗衣淡飯,行 只吃得飽 別 離 但 苦 果 、穿好 0 ,穿 ?住一切 腹 《續編》 只穿得 , 《續編》 衣 觸 ` 住 從簡 但 ` \_ 蔽 暖 法 好 四 九七頁 • 體 八頁 這 , , 還是 則 以 , 去貪 令智 樣 不

要

屬

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

家? 番 各 的 貪 種形形色色的菜,煮得滿滿的一桌,像宴客一般 , 不 欲 《續編》 業障 但吃了對身體不利 , 一一〇頁 反而助長貪念,與世俗人無異,那又何 , 又 花錢損福 , 不 但 不 能 ,大 消 除 必 酹一 口 出 腹

6.

修行要能

耐勞苦,粗衣

淡飯,現在這花花世界,

每樣

你都很方

要修食 上 行 但 便 一社會 我 ,才能 有 們出家人修行應該觀想:依照祖 些東西可 人,如果被社會人看得起, 、衣、住……的淡泊,寧可被 了我們 的生死路 以不必用手拿,不必用腳走路 。我們今天不是 就有爱 社會看不起,一 師們的修行遺 別 為享受來出 離苦 , 都 , 很 又 家 成 切 規來修 方 生 , 是 比 便 死 不

迴

0

被社會人看不起,就少攀緣心、妄想心,好專心用

功 《續編》一四二頁

8. 7. 出家不是要過好日子的,是要在衣食住上修,看是否每一 出家修行謙說「貧僧」 在修行。妄想是從貪念生出來的。《續編》 行,不是愈充足,否則貪念還存在,沒有除去,而他也說他 ,就是每一樣要愈簡單,才愈有修 一四八頁

9. 在食的方面,出家人是人家給什麼吃什麼,不執著、不貪 樣 煩惱,心才愈堅,妄想才少,所以說要粗衣淡飯。《續編》 四七頁 都 能 捨 **,才能修到行,每一樣愈簡單愈好** , 以方便不起

求 如又起貪念,則仍在輪迴中。其實真正說起來,什麼東西拿 ,少些、壞一點也吃,否則吃太多,吃太好, 業不易消

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

果

時

時

能

,這個

心就不會被

境

所

轉

0

《妙版》

七六頁

10. 出家人若有知足的心,一定「無所求」,沒有種 去 惱 跟 • 著 化 吃 然 驗 , 不 而 也都會有毒,如 我 們很容易 起 煩惱罣 「觸境生心」 礙 水中也有毒,人家都這麼吃,我 0 《續編》 一七二頁 , 眼 睛 所 見 的 種 、耳 的 執 朵 所聽 著 們 就 煩

但 的 無 是 嘴 所求」,「無所求」在我們修行行持當中非常重要, 你 有這 巴所吃的,心裡馬上起念頭, 「知足」 個 念頭 就是「有所求」。所以 雖 然 你沒有要求 能 知 足 ·什麼 就 是 如

11. 吃 好 東 忙 碌 西 只要吃得飽,肚子不餓,穿衣能遮身、能禦寒就 吃 , 吃 飽 太好 就 好, ,腦子又會亂 若要求美香味,就 想 , 易 散 是給嘴巴做 亂著 迷 0 奴才 切 簡單 ,胃腸 好 就



被

他

撞

倒

時

大

殿

13.

老了

,

知

道

錯了

0

《續編》

二一〇頁

什 麼

12. 穿 要 不 貪 能 得 安 暖 是 睡 (心修行 粗 , • 衣 睡 能 多易昏 遮身,不是穿得好; 淡飯?不是 , 則 枉費來出家。師 沉 0 若想搞 不吃 飯 些花 , 睡 而 是吃 父 樣 得足,有 以 不 前 吃 得 搞 飽 飯 • 精 很多名堂 , 身 神 不 是吃 體 就 搞 好 一,現在 壞 了 得 了 , 好

不

老 向 前 次 和 尚 倒 , 在 故 了下去,因 意 大陸承天寺修行時,各種 幾十天不吃 他 排 在最 飯 , 有 後 一天上殿 位 修 , 往 行 前 時 的方法都當 ,竟然 倒 時 , 前 體 試 力 面 那 過 不 ,有 位 支 竟 ,

的 向 前 秩序大亂 又 撞 到 前 0 他這時才知道自己錯了, 面 \_ 位 , 結 果 整 排 的 人 都 故意 被 撞 不吃飯 倒 了 ,

廣 欽 老 和尚 語 錄 ·自行

抄

修學佛法,並不是什麼都不要,那會走偏的 也是執著啊!《新版七之二〇》一〇九頁

15. 14. 弄髒 不要著色相講究穿著,這樣做也不是,那樣也不是,捨不得 ,這 就 不能為常住工作,反而被它(衣服)度走了。 0 《續編》二〇〇頁

《續編》一九五頁

16. 形了。 自 這件衣服(指出家人三衣)直接到西方,如愛漂亮 不要拿那些壞東西放在心裡 然 的衣 《續編》一五二頁 服穿,不用做 的 , 有的還沒有去,就已 ,很痛苦,不要愛漂亮 經在 ,以後有 ,穿我們 裝 那個

17.

問:「師父常叫我們要學歷代祖

師 ,

但在如此優裕的環境

食、衣、住皆不欠缺,當如何學起?」



18.

貪一 藥 吃 東 肚子,依自己食量而定,吃飽就好了,不去分別好吃不好 一六四頁 ,真的不能吃或壞了,就不要吃,亂吃、吃多了死翹翹。 西多,就拼命地吃,這就是貪念。也不能故意吃得少 0 枝草, 以前東西都是自然的,現在的東西都是化學的或灑過農 都要再來輪迴, 佛要多念一點才好。」 《續編》

師答:「我們不去貪它、著它,只要過得去就好了,不能說

, 餓

能 如 禪定功夫。 無 果要練 礙 ,貪瞋癡也都消滅了,這樣子妄念自然消,才能談到 不倒單 《續編》 , 先要從淡泊兩字 八五頁 開始學起,等 到衣食住 都

## 信 西方世界 願 念佛 决定 得往生 有





欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

1. 這 世間的一切都是因 果 循環 ,

念 就 道 這 佛 的 如 我 修 有「果」 世 因 理 , 都是 我 要 行 上 們 解 們 「正」, 就是過去世有種 ,乃至宇宙 說 有 再來修行也是 ,娑婆世界 因 , 果 叫 我 的 要為發菩提 ; 佛 們去 間 的 陀 裡 行。有「正因」就 種 出家的善因 \_ 未來成 所 種 切 說 種一切 心出家 , 也是 的 不論在家出家都一樣 佛 經 這這 的事 ,為 典也都是 的 不出這 、「果」 情 解 世才能出家修 有「正 ,乃 脫 — 0 在這 生 因 果 死 至 所 出家 果 — ジ 以 內 因 有 兩 0 果 字 我 行 , 出 , 不是 個 因 們 0 動 學 的 而 譬

為

了

某事

或

逃

避

現實或受到

刺

激才來出家;

如果

因

為這

些事

情

因

這

些條件

來出家

這

個

道

ジ

一定不會堅

固

,

時

時

都

會

被

壞念頭轉走,不會有正念。

我們出家要有堅強

的

願

力

, 意

依

向

0

否

則

,懵懵懂懂地

不懂因果,出家了,還像在家人一

道

各

一法界

的眾

生是

如

何

形

成

的

, 這

樣

,我

們

的

行

止

才

能

有所

,

知

典

3. 2. 像 我 這 我 克 件 我 很 懺 服 們 個 們 們 要堅定!不論遇到多困難的「境」 **《**金 今 因 難 幸 今 悔發願」,這條修行的路才會走得圓滿 , 得 剛 天 天能出家 而 **,才有今天這個** 如 能聽聞 既 的事 經》、《地藏 果 然 沒 出家 有這 , 到佛法 這是我 ,是件不容易的事,你 就就 個 願 要 們 經》等,了 果。《續編》六七頁 ,又幸而能出家,袈裟披身,這是一 力就 知 過 道 去世曾持佛菩薩名號 無法成佛, 佛菩薩的意 解十法 ,多艱辛的障礙 看 所 界眾生的 思 世界眾生那麼多 以 。《妙版》八二頁 , 佛 看 陀 的 04 狀態 些 緣 我 故 都 經

,

有

們

要

可

以

廣 欽 老 和 尚 語 錄 自 行 抄

樣 過 ,爭名爭利,你搶我奪,互較高下,這樣下去,那麼 ,人身也就 難得了 0 《續編》 六七頁 此生

4. 早晚 事 持 師 正 飯 確 頭 功 • , , 兩堂 德來修持,雖 否 不 知 只會徒增 則 可忽之 , 道 課 經咒 誦若能專精,則身心漸定,智慧得開 如 何 0 觀 不 煩 將廚房的勞務化為功德之事,作 惱 煮 習 世音菩薩 一輩子 ,一味貪著自 的飯,也難 也是精 熟課 私 , 出 不 誦 能 頭 ,再發 將廚 , 因 房事 為因 為佛事之修 ジ , 能 λ 廚 地上 化 成 房當 為 就 不 佛 袓

5. 出 下 家 世 轉 要 成 知 豬 因 ` 果, 狗 要惜福 ` 雞 ` 鴨 , 能 再 來 吃 補 的東西 吃 0 ,萬 《續編》 不可丢棄;否 \_ 二九頁 則

,

0

《續編》

八七頁

6. 處事要謹慎小心,凡事皆有因果,能吃的東西給扔掉或放壞

7. 施主一粒米,大如須彌山,今生不了道,披毛戴角還 死各人了,各人吃飯各人飽。 了 《續編》二二九頁 皆逃不了因果,因果絲毫不爽,誰也替不了誰。各人生 《續編》一六三頁

8. 現在心不可得,未來心不可得,過去心不可得,三心範圍很

9. 當初 消」,此三心亦即現在、未來、過去三心。《續編》二二三頁 廣 地 位弟子都能托到東西,有些弟子化不到緣,空缽而回,歡喜 告 這樣好,托不到東西,你與眾生無緣,將來就不必再還人 ,貪瞋癡亦包含在內。「五觀若存金易化,三心未了水難 佛陀與弟子行托鉢,而一群弟子出去托 訴佛陀說:「世尊,我今天沒有托 到 東 西。」佛 鉢,並不是每一 陀 說:

欽

老

和 尚

語 錄

·自行

抄

家;而且,你也沒有因為別人托到東西,自己沒有托到東西

10. 意 我 而 們 心起分別 即自己要有主,不被他人所轉。《續編》 對 ,而別人不對,我們若讓他作主,則變成我們 生起煩惱 ,這樣更好 ° 《續編》 一六七頁 六四頁 不對

0

11.

別

人好

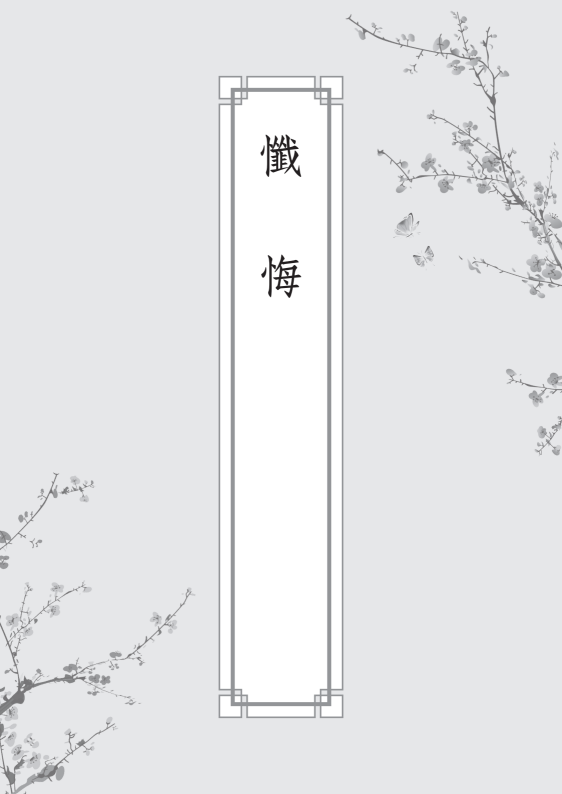
的要贊成他,如不好的也贊成他,則自己的罪會加

倍

0

《續編》一七九頁

164



廣欽老和尚語錄·自行抄

1. 樣 眾 佛 隨身,所 還是在六道當中 戒 道 生無始劫以來輪 眾 盡 0 生皆有佛性,但必須要靠修行並懺悔業障,才能成就 量 《妙版》 求 以我們要勤求懺悔,懺悔過去的業障 懺 六八頁 悔 , 而 , 迴生死,一直到這一世雖然得到人身 懺 無 悔往昔所造諸惡業,才可 始 以來 的壞念頭 ` 壞 種子 。受戒 以 , 依 得 也是一 到 然 清 如 影 淨 但

2. 我 更要發 我 們 們 無 在 修 願 始 **,**發 行 劫以來所造的業無量無邊,而冤冤 過 程 願要了生死,要普度眾生,才能成就無上道 間產生許多障 礙;所 以每 天都 相報 要懺 ` 悔 相 業 纏 ,使 障 ,

個愈有修行的人,愈覺得懺悔的重要。 《續編》二二二頁

3.

《妙版》

七〇頁

懺

悔

起

煩

惱

0

《續編》

二一〇頁

4. 會發覺自己 「常見自己過,與道即相當。」—— 的缺 失而 覺得 惭愧懺 悔 0 《妙版》 個越有修行的 三四頁 人,

越

5. 6. 起諸惡念時,不要執著,拍拍自己說:「你不要這樣子。」 破 如果感覺有打妄語,晚上要趕快懺悔,佛多念一點,才會打 散 亂心,勇猛精進 0 《新版七之二〇》二〇五頁

7. 若自己 個 不可用處罰的方式 錢 對 要給你你不賺,就是說境來了,你不知修忍辱,反而 別 人硬說你 ,這樣沒有用,並會傷害自己。 不對 ,也要向人懺悔,修 行就是修這 《續編》

8. 有善根的人,師父講他,他知道師父在教他,會說懺悔 沒

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

在家好 善根 落 《續編》 ,或 的人反說師父怎麼還說他,生 有人 一七六頁 ,有父母 想到要離開 ,吃好穿好 此地,那 0 如 嫁人演那場戲 以後就沒有人會講 起煩惱……, , 結 就 果 想:還是 他了 是 再墮

9. 說 悔 能 則 錯 清 話 就 這 能 淨 夠 要 好 樣 懺 視 了。」這樣他永遠沒有辦法改過,永遠在懺悔。 說 ,不再犯 悔 個人根基而定,例 , ,罪 若 對 從心 過 他 ,能把心用在道上。對沒 這 起將心 樣 說 **,他會認為:「反正** 懺 如我們對有 。 \_\_\_ 則 此 人雖 根基的說:「有了 有 根基的人 過 做 , 錯 但 , 了 經 懺 就 , 《續 悔 懺 過 不

編》

四頁



欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

1. 世 間 「事」可 以 用 學的,但是「佛」卻 不是可 以裝腔

義 解 就 己 )所證 可了 學」出來的 , 反 縱 而 悟 使 解 著 0 遍 , 所 覽 即 以看 。 所 一切 如 在 你 經書 那裡 經 以經典的實義也非以我 所想像測度的「經」理, 典,亦 不可 ,無 執著字相,在 如「鏡 法 跳 出 去 花水月」 0 **《**金 們 經文字句 ,畢竟都 剛 凡 只是個 夫 經》 知 云 裡 見 人 • 去 不 徘 \_ 法 是 的 研究 作 徊 勢 思 自 見

去 尚 去 到 的 應 達 體 路 捨 彼岸, 並 悟 , 研 , 何 以 0 這 究 「深信諸佛皆充 開 況非 條「了生死」 經典的目的是要我們依教奉 顯我們自性 法?」一切 滿 的無相般若智慧。 的 經典都是佛指引我們「 路必須要自己苦心修持地 的信 願 , 兼 行 仗 ,老實修行 佛力 《妙版》 加 被 了 九一 生死」 , , 頁 走 才 親 能 自 過

4.

出

家

人看

經書,可以了解佛菩薩的意義,且要受戒,戒

律

2. 覺 律 然 出 用 經 藏 流 開 家 , 論 露 如 示 的 人要修戒、定、 大 三藏 或 。 而 智慧,在 學 講 亦很 生 世俗 經 的 可 智慧 吾人心中,這 重 的 以 智慧 開 要 出 , , — 慧,俗家人則修 在 來 則是一種 在佛門中 面看 的 , 這 個無量無邊 , \_ 凡夫 是 仍是小學 面 一種 智,是 行 不妄語等五 般 ,智慧開 若 生 如 在迷 智 海 0 的 , 《續編》 智慧 得 幻境中 由 戒 自 比 較 ,不是 三八頁 ジ く 不自 中自 經 快

3. 學 持 是 嘴 斷 邊 佛 0 便是 ,寫 不 《續編》 可能的事;修行是修心, 隨 在文 過去諸佛 一〇六頁 字上 • 放 的 在學 作為 術 ,修習而 思 是腳踏實地,實際 想 研究 學,而 上 , 便能 不是 成 把 的 就 學佛掛在 身心修 的 ,

那

廣欽老和尚語録・自行抄

德 很 道 ,才能 重 要 , , 這 開出我們的智慧,才能親身體會佛菩薩的意思(境 要修苦行, 是我們了生死的根本。持戒 粗 衣 淡飯 ,為常住 、為眾 **——** 「忍辱是第 服 務 做 功

5. 自 所 縳 以 為是 , ジ 不得解 ,從文字般若上去學佛,而不躬行的人,終為文字 脫 0 《續編》 五 四頁

界

0

《續編》

七五頁

6. 有 拜 以 了 時 佛 很多是愈念愈糟。要 以 後 間 、靜 去 就 講 看點 坐 說 ` 誦 經書 0 有 經等 些人 ',看 0 看經 把握時間不空過,可看經書、念佛、 經是要了解,知 《續編》 如社會 四七頁 人一樣 道 要怎麼修, , 心沒有寄 託 不是看 , 所

經

典即是路,

煩惱時拿來化解,要會用。有

煩惱來,會應

9.

8. 看 要 要 說 解 用 吃 經 别 脫 0 要 對 煩 人 , 《續編》一五三頁 著 能 藥 惱 不 解 於 對 即菩提;不會 ,不要吃錯了藥。 煩惱 義 , — ,解義 ,有 說 出 要能 如 來 吃 用 就是自己不對了 錯 並 的 要 藥 行 , 吃吃 煩 迴光返照, , 只 惱 有 到 即是無明 能 毒 自 藥 這這 把它 觀 0 藥是 自 0 個 行 改 如 — 才是 隨 過 煩 口 來 惱 人 吃 來 ,

很

重

不

要

的

,

不

知

點 經 知 ,才名 解 , 為 便拿來 轉 經 , 否 批 判 則 他 便是被 人 ,偵察 經 轉 他 人 如如 有 無 果 看 做 經 到 、看戒 , ジ 生 分 得 在 别 到 利 用

佛 尚在客堂對 徒 增 光 我 山 佛 相 學 、我 院 ·比丘們說:「看經書僅是尋一入道門戶,而念佛 慢與是 比 丘 一行三 非 ,也是被 • 四人, 經 中轉 上 0 山 請 《續編》 老 和 尚 四二頁 開 示 老 和

才是切實了生死 廣欽老和尚語

錄

・自

行

抄

10. 是 出家是要修行,不必到外 才是切實了生死之行。」《續編》六一頁 佛學,而 面去讀書

,佛學院所講

的未

必

完全

11. 看 俗 經 0 講法, 《續編》 如果自己不實修,還是他人的東西,等於在數他 摻雜了一些社會學,接觸久了,心無法脫 一八九頁 離 世

萬 究竟了生死。 法歸一宗,到最後還是要念阿彌 《續編》 八五頁 陀佛。念佛修苦行, 才能

人

的家寶

,

仍然

不能脫

出生

死

牢

13. 12. 三歸依 都 說是說,要修到自己看 很 執 好 著 (指 好地去體會,是否做到了?如「歸依法……智慧如 看 (經典) 到就 0 《續編》 知道,自己悟出來的,否則大家 一八〇頁

自

己本來的面目

,是自己悟出來的,「聽」仍屬於六塵外面

16. 15.

智

慧

不

開

, 看

經書是迷迷

糊

糊

的;

若智慧開

• 則

看經書會覺

得

很

熟

, 且

又會領

悟

出

另

\_

真

理出

來

0

《續編》

一六七頁

是要修我

經

藏

在

哪

裡

?

經藏

在我

們

的

心

中

0

但這要智慧開

才有

辨

法

們

這

個

「五蘊」。

《妙版》一二八頁

慧

」不是用

嘴巴講

說

就

可

以

的

,而是要真正實地去行

,也就

175

14.

經藏全在「心」,戒、定、

你

ジ

中,還是要老實念佛

,才會開智慧

0

《續編》

\_

九

四頁

慧也在「心」。勤修「戒、定、

沒

看

到

的

就

不知道了。所以念佛念到某

個

程度,經藏

自然

在

籮

筐

這這

畢竟不是自己

的

, 形

於

外 的

經

書

,

到

的

了

解

海

**,智慧怎能如海** 

呢?即人家點一下就

知道了,不

是

經書

欽

老

和尚

語

錄

·自行

抄

19. 對

臥

18. 講

學佛 多,說多了那還在轉。 ,是師父開示一句,自己有所覺悟 《續編》二一二頁 •

體會,

不是說得

17.

的

境界。

《續編》二〇六頁

所 記 與記是不同 載 的是不同的。學識好的人記載得深,智慧高的人了解 的 ,師父講的一件事,可是各位聽眾所了解

得 深 經 論要恭敬 0 《初編》 四四頁

較亂。《妙版》一三〇頁

不 失律儀, 所 以有聖人;而現代人不講這一套,故 以前 人講禮、義、廉、恥, 行 '、住 世間 坐 比



欽

老

和

尚

語

錄

自行

抄

1. 馬; 出家 惜 , 所 若 的人要知愛惜光陰, 不 以要把握機會, 知 用 功 , 好 的只得人身, 努力修行,不要空度光陰。 趕快修行;若空空過日子是很 差的就在三惡道中變牛變 《初編》 可

2. 所謂修苦行,也就是惜福,不糟棄任何可用的東西,吃的 用 的 , 都 要 能 化 腐 朽為神奇 ,才是功德 ,才是修 福 慧 0

《續編》一三二頁

四一頁

3. 我 們 出家修行, 就是要修這 些無始 來的慳貪習氣 , 要 粗 衣 淡

的 就 飯 東西,或是我的東西這種分別心;出家人沒有什麼自己的 必 ,廚房中能吃的東西,不可糟蹋。常 須 加 以 利 用 , 要為常 住節 儉 , 能 省 住中可以用 則 省 , 不 要有 的 這是 東 西 你 ,

福

己有沒有修?若不懷慚愧心,就是嫌一句不好吃,也是損

5. 4. 家後 編》 替他 吃東西時,想想這些東西是從哪裡來的?怎麼來的?想想自 損 在廚房是在行普賢行願 東 把 都是從廚房中苦行出來的。在廚房要惜福,米泔菜葉不可輕 ,不 你記入帳裡,將來還得做雞、鴨、 西,一切都是常住的。更不可將常住的東西,或是自己 九五 們 所 積得 要說丢了可吃的食物沒有因果 植福,反而是使他們折福。 頁 的一些儲蓄 的;以前 , 拿 回去給俗家親眷 , 觀音、文殊等諸大菩薩 《續編》一二〇頁 豬、狗來吃這些。《續 ,戒神 ,這樣 、監齋菩薩 不 ·但沒有

可

都

出

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

保 盡 住 心為常住,功 出家 人 的 身 分 德種在寺院 0 《續編》 ,來世還會有福報到寺院出家 一二七頁

6. 釋 捨 以 到 前 身 迦 就 佛 大 要 , 餓 陸 所 在 以修行 世時 承 肚 ·天寺 子 , , 要吃 還 悟道 , 吃 要出去托 的是 就 \_ 餐都 很 快 醃 的菜 鉢 很 0 困 , 托 難 梗子,長蟲發臭了 得 , 很 到 苦 東 西 ;就是有苦 就有得吃 , 就 , , 才 用 托

能

不

食 修 俗 說 網 充 會 子 的念頭,怎麼會有願力?事情稍不 把蟲 足 較 吐 難 , , 我 如 撈去放生,才拿來煮,臭味飄 , 要吃 說: 隔 夜 好、穿 的菜 你 如 果 就 不吃 好 去吃了還會開 , 貪念在就無 , 只差 沒 脾胃 擦 順心就會起煩惱 粉 法 到 上 捨身,俗 喔 山門外,信 妝 !臺灣出 而 己 ジ , 全是 家 不 徒 所 眾 聞 斷 以 世 衣 了 竹 借陰· 借

福

七之二〇》三六頁 在衣食不缺,更應該加倍地知足,勇猛精進來修行。《新版 要常觀照信施是怎麼來的?以前的人是怎樣地苦修?我們現

7. 報 社會人更深。而身上雖然穿這套衣服,但沒有具足這些福 我們今天穿這套出家衣服,也不知修了幾萬劫所得來的福 報,不是簡單的;但如果不依佛法修持,則會墮得很深,比 ,硬穿的,則會覺得很不舒服,渾身不自在。《新版七之二

〇》二〇五頁

8. 主屋,就算一天當中做有一百元的功德,扣掉起心動念、身 腳踏施主地,頭頂施主天,身穿施主衣,口吃施主飯,睡 口意不清淨三十元,吃三十元,穿三十元,住二十元,所修 施

**集梅** 

廣

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

9. 修行是修在哪 如 所 須 做還不夠抵,哪來的功德?信施難消。 彌 山 ,今生不了道 裡?在結 人緣 , 披毛戴角還 東西給 人吃 「施主一粒米,大 《新版七之二〇》二〇 , 結 緣不

要 到 的 凡事忍讓不計較 與與 福 結 師 父 好 牠 報 結 緣 , , 緣 都會起歡喜心 所致。今世廣結善緣,來世便能得 也是過去與人廣結善緣 0 沒有 ,再壞的人,甚而連一隻小鳥 人緣 、供養心。 ,或是相見人不喜 而 來的 《續編》一二八頁 , 所 ,皆是前 到福 以這 、小 報;像 世 世沒 動 , 人人見 計較 物 師 有 , 父 和 也

10.

借字

紙

有字

的紙

,

不

要糟蹋

,

要拿去燒,這也是一

種

美

德。 (現今已回收處理)

《續編》一九二頁

182



欽

老

和

尚

語

錄

·自行

抄

1. 修行要福、慧雙修,而「歸依佛,兩足尊」,這兩足就是 苦,苦出頭了,就有福;有福就能消業,待業障消除,佛 就會現前 福 、慧」 。所以「忍辱第一道」 。至於「福」 從哪裡來呢?我們如果 ,能修「忍」的人,必能成 能 吃苦 、忍 智

2. 要 我 把 們 出家人要知道怎樣修福報、修智慧 福 報 給人享受,自己不享受福報,才是真正的福 **|** 到 福 報 的

就

道

業。《妙版》八〇頁

自己 得 到智慧 ,指導人家如何學佛,才是真正的智慧 0 報; 《初

編》

四二頁

3. 承 修 天寺,是為了別人,不是為了自己;又如今天承天寺有幾 行能得福 慧雙修的人,必須有大的度量 比 如今 天 建設

人



6.

4. 常 較 不 把 如 是 , 我 果 個 住 以 為己 前 真心想修行,是各自的福氣,故應福 人,甚至幾百個 工 作 所帶 們 的 而是為 、不計 福 的業障消除掉 慧就會增 他 較 人 , 人, 0 如 加出來了。 計較 《初編》 道 ,其方法是:拜佛 糧都不會有問 則生煩惱, 四二頁 《續編》 即 題 慧雙修 造新業;如不計 , 四三頁 、念佛 就是建設 0 毎 ` 發

個

人

要

ジ

做

道場

5. 斤斤 人家侮辱我 計 較 別 人佔 、欺負我、佔我便宜,如果我 我多少便宜 ,也不去罣 一礙它 們能忍下來, ,這樣 , 不 不去 但宿

我 們 世 的 業緣消 們自身若不修持,不為常住、眾人效力,不修福慧, 壽命 除 0 , 《續編》 且當下便能平靜無事,又能 五 七頁 增長福慧, 延長我 不修

廣 欽 老 和 尚 語 錄 ・自 行 抄

定自在 龍八部來相護法,魔障不臨,自然心得清淨,安定自在 戒定慧,則天人遠去,龍天不護;自然業障來集,心 《續編》 便滋生種種事端 一二七頁 ,落魔窟 。反之, 則善神戒 神 不能安 、天

7. 生死 念佛、為常住貢獻心力、利益眾人,這便是修福慧,可直了 我也是在為眾人,修眾人福。《續編》五八頁 0 若僅是為了自身 的 利益,不為眾人, 以 後會墮下去

8. 要盡 ان، ان، 常 住 的 事情 ,才能增福慧,否則一輩子不能了 脫 0

《續編》

九六頁

9. 很 老 好, 和尚 就 一生都念佛 教他念佛。有一次寺內在聽學講經,當時老和尚亦 , 出家時 , 方丈轉塵上人看老 和 尚 的 根 基

版》

六四

頁

接

最

穩當,也是最契合我們現代人根基的修行法門。

所

以

也

教

我們念佛

,

教我們對淨土深入修行法門

,這是最直

10.

邊 老 基 家 趨 行 念佛 和 好 前 就 , 有善根 要 尚 要學,轉塵上人卻對他說:「去!去念佛, 啊!師公叫我怎樣,我就怎樣!」所 是要學經,竟然不讓我聽!」不過老和尚畢竟是有根 福 就 聽什麼?」老和尚當時聽了心裡 去 的人 慧雙修 做 他 的苦 ,雖然感覺難 ,才有今天的成 行 **,去念佛!就這** 過,但心裡會轉境 就。他一心專注地念佛 很 樣 難 以直 門深 過 1 , 想著 À 就是道場 ,立 去 邊 做 刻 你 出出 的苦 做 說

出家人「慈悲為本,方便為門」;大悲是體,一切都要從慈

事

廣欽老和尚語錄・自行抄

11. 修行要修智慧,但也修福;常存慈悲心,盡量方便幫助別人 悲中出來。《續編》一六〇頁 的困難,布施接濟,與人廣結善緣,福、慧雙修。《妙版》

三八頁

12. 就 修行要福、慧雙修;修到老時,福、慧具足,一切自然成 。《妙版》三九頁

如 名利自然也會跟著而來。《續編》九六頁 果生死已了脫,能弘法利生;屆時,雖然我們不求名利,

13.



欽

老

和尚

語錄

·自行

抄

1. 我們是凡夫,男女眾應分清楚,保持距離,以免障道。 《新

版七之二〇》一二一頁

2. 男女眾要分清楚,即使活到一百歲也是如此;除非已開悟證 果有定力,否則容易出毛 病 0 《新版七之二〇》 一二一頁

3.

女眾

要盡量避免和男眾交談。

《新版七之二〇》一二一頁

4. 力 男女眾講話 不 夠 , 否 十分之一,還很危險 則 即使相 不能 面 距百步,也嫌太近。你們現在的正念,都還 對面 ,拿東 ,要多注意 西不能直接接手。師父是有定 0 《新版七之二〇》一二〇頁

5. 看 在男女眾道場,男女眾一定要分清楚。動 他外表斯斯文文的……。 他 時 間 則 不會;而人的習氣重 女眾應當自愛,而男眾無事不要 一, 隨時時 隨 地 物交配有季節性 都會發生 , 不要

但

是過了兩年之後,大家才知道,這位年輕

法 師

到

日

本

·出席

輕

法

師

,有

一點危險

。」弟子們看不出什麼道理

來

0

6. 現 到 代男 處 逛。 女眾出家 《新版七之二〇》一二〇頁 ,散亂 心較

多,

我

們道心要堅固,不是拿佛

7. 年 有一天,老和尚與弟子在庭中談話,看到岩下不遠,有一位 子向這邊走上來,老和尚突然對身邊的弟子說:「那一位年 教 一大 去 輕 堆 和社會比賽,辦種 比 丘 ,容易退道心。 ,儀表不俗 溫文儒雅,帶領著六七個在家女眾弟 種活動,僧俗男女夾雜不分,壞念頭 《新版七之二〇》一二一頁

《新版七之二〇》一一九頁 世界佛教 徒聯誼會」後 **,竟然在日本還俗** ,就 此 不 歸 了

廣 欽 老 和 尚 語 錄 ·自行

抄

8. 些東 恭 地 地 女眾對年輕的男眾法師,應該恭敬、尊重,但 認為 說 敬 :「法師 拉 佛 ` 西 ——「我們是女眾,你是男眾,不可以來纏我們 法 扯 的 ` 阿阿 僧 閒 0 話 彌陀佛!」 如 , 看到 則 我們會有過失。我 認識或不認識的法師 則我們得到 利益;而 們要莊 如果去跟 , 我 莊 不可輕慢 們莊 嚴 嚴 ! 他

重

說

地

住 七之二〇》一一九頁 妳 看 這這 則 因 是無色相 為我們的恭敬 的 , 這樣男眾法師也會得到利益 ,他自己內心會慚愧;但不是慚愧給 0 《新版

不

是這樣喔!我們

恭敬

法

師

, 他

如果本來是心猿意馬把

持不



欽

老

和

尚 語

錄

·自行

抄

1. 女人身業障深重,要修五百戒,男人只要修二百五十戒

《續編》六六頁

3.

龍女是修了好幾劫

,已經修

到了臨轉男身,才有可

能

如

此

2. 女眾 要比男眾多修五百世。《續編》一六九頁

行菩薩道 般女眾修行,到最後一定要轉成男身,成法師來度眾 ,才有可能成就佛道;若要由女身直接成 就 佛 道 生

那 是不可能的事,觀世音菩薩也是要轉男相才能成佛的 0

《續編》

六七頁

4. 感 念頭與觀念。 生為女身,能出家,得遇大善知識,又有安定的道場 到 萬幸才對 ,應該 《續編》一七一頁 趕 快修, 改 掉自己的脾氣,改 掉 不好 ,應該 的

誡

尼

眾

5. 女眾出家已現大丈夫相,等於半個男身,不可常現女態;否 則 ,不但習氣未改 ,反而令人起心動念,更加造業。《新版

七之二〇》一二一頁

6. 女眾出家都不容易,何況要到別處參學?!所以要參自己(起 心動念——貪、瞋、癡、慢、疑);男眾方可到處參學。

《續編》二一六頁

7. 喜歡 遠離一點,如果執著下去,就是邪了。《續編》一七八頁 你們女眾已染重病(感情重),不要再來那愛情、愛別離 兩個女眾在一起睡,說你為什麼不跟我好。要分開 , 要

8. 這才有了一點自在,還不是很自在;若不悟道,雖到四、 如有道心,慢慢修到四、五十歲來,無所罣 礙,「老尼姑」

195

欽

老

和尚

語

録・自行

抄

失。 公之幽 五十歲,煩惱 理應尊稱「比丘尼」或「法師」;若是住持,則應尊稱「和尚 默 用語,在家居士切不可以 仍在,且易成顛倒。(案:「老尼姑」是 此戲稱出家法 師,否 則 有 大 過 廣

尼」。)《續編》二一二頁

9. 走錯 出了家就要有正念,有佛的種子,不要身出了家,心和世俗 結婚也不是,進不進退不退;出了家就要感到很慶幸,沒有 人一樣,愛情、愛別離苦都來了, 路,好好地修持,才能往生西方。《續編》一九五頁 到後來也沒辦法修行 , 想



欽

老

和

尚

語

錄

·自行

抄

1. 不 人 情 要怕得罪人,自己 免得落因果 (寧可失人 執事 要 做 好,該 而不失因果) 說的就當說, 0 《續編 不要做

## 故事要

2. 清淨 做事要有耐心,把環境擦洗乾淨, 了 才能 達到 邊做事邊念佛,不要放逸,不讓它(意識)跑走 身口意清淨 0 《續編》一九二頁 也同樣要把自己 的 心 洗 滌

3. 息時 想 出家修行要「發心」,培福修功德;人家不做,我 可 家 以 ,否則不但沒功德,在修行上也沒辦法突破。應該隨時發 沒 說 ,尚未做完事,你看到了,也要隨時「發心」去 : 看 那 到 而我 不是我的工作,那不是我的事 們看 到 的地方,我們 就去 做 • 。 ∟ 即 使 別 們 不要這樣 做 人在 去 做 休 不

做 事 執 事

就 佛 因為出家這一法是無上法,如果沒有「常住」, 不能成

道

0

《妙版》

八五頁

4. 我 障 做 們幫 。大 事 不是為別人做,也不是應該做的,而是為消自己 他 夥同在做 做。不要分得太清楚,他不做,你就起煩惱;他 若有人不會,我們來教他;若 他 做 不 的業 好

,

6. 5. 當 的 貪 修行談 死;稍貪則有業障。《初編》三八頁 、瞋 執事人不可貪 心志,等斷了貪、瞋、癡,才能算入道。《妙版》二九頁 何容易?要想當一個修行人,不是那麼簡單的。 ` 癡、慢 、疑未斷,現在只是藉著領執事來磨練我 貪一根草,滴 水也難消 ,還得輪 我 迴生 們 們

做

你自己來做

· 要有慈悲心

0

《續編》一九八頁

7. 修苦行是從各種執事中去磨練. 廣欽老和尚語錄·自行抄

7. 菩薩 修苦行是從各種執事中去磨練,在工作之中要能吃苦、能 都 除;若是越修越覺得痛苦煩躁,那就是業障在翻 耐 很 ,一次、 自 已從苦行中磨得業障盡除, 在,而不覺得在做什麼,也不覺得自己在度眾 兩 次之後 , 就不覺得苦,這 沒有苦惱 就是業障 的感受 絞 , 漸 做 0 就 漸 什麼事 生 像佛 在 消 忍

《妙版》五五頁

8. 到 盡守自己 , 自 然 的執事;若好吃懶做,不盡職, 而 然待 不住 0 《續編》一八六頁 福 報用完, 業障

9. 得 在家人整天忙碌地工作 作不求做多,也不用急;更不是想得到別人讚歎 到 享受 吃 好穿 好 住 好 ,就是追求名利、聲望, 0 而 出家人工 作 , 則 為 想在 訓 練 ,也沒有 物 頭 質上 腦



作

,而

且

自然會生起平等心

0

《續編》

四

八頁

地念佛念下去。一面工作,一面念佛,會漸

念紛飛,要他念佛也念不下去;只有善根

利

的人,可

以

静静

則妄

201

漸地不覺得在工

13.

做事情是用來調心,心才不會亂想。我們出家人做事與在家

妄想多的人,須要做一些雜務事,將念頭有個寄託,否

12.

一六五頁

11.

石

頭

, 牠

不

知丢的是什麼就跟著去撿

0

《續編》一九二頁

做事情是訓

練我們

的頭腦,有事做才不會打妄想。《續編》

個

去

做,要有判斷

做

事

情

要用

頭

腦去思考,不要人家說這樣

做

**,就一成不變地** 

能力;否則豈不就同一隻傻狗,人家丢了一

追求

什麼。《續編》二〇一頁

10.

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

16. 15. 14. 少

用

錢 為三餐做事情 ,出家 不同,即 人 所用 做 事 0 是與道合 的 《續編》一五八頁 ジ 不 同、 , 否 思 則 想不同 看 起 來和在家人一 在家人做事是 樣 ,都是 為 賺

ジ 若清淨 就就 有精神 , 做起事來有活 力 0 《續編》 五 九頁

是 不 頭 再去分別你我是非 腦 不是說 不用 ,對人也是一樣 頭腦 做事,而是說遇事 0 《續編》 做 七三頁 過了就

師 問 好 ? 父:「辨 • 師父教我們不執著,但 事情不執著並 不是隨隨便便 如不執著,事 做 , 而是 情 要盡 如 何能 ジ v 做 辨

著 但 才能 做 過 辨 就 沒事了 好 , 如執著反而辨不好,執著就沒有智慧,辦事情 0 如果 心一 直 垩 礙 , 放 不 下 就是 執著 , 不 執



21.

上午,傳某師在廚房煮飯

,煮得起煩惱,摔鍋摔盤的

老

和

何一

做常住的工作是沒條件的,不要做 做事要心甘情願

19. 18.

度。

《續編》

四四頁

作為了,

與

己無關

。修行就是在訓

練我們

做

人和

做

事

的

態

別

人

的

要寬懷大度,自身立場沒有過失,別人要怎樣,那是

17.

佛

法是圓

的

,是

可

以權宜

\_變通的

, 並

不是有稜有角

的

,

總是

要有定力。」

《續編》一五七頁

,才會開智慧。

《續編》

一八九頁

203

得怨天尤人。

《續編》

件事情,不計生命安危

0

《續編》二三一頁

20.

常住即慧命所寄,有常住才有我們,我們當為常住做任

一七八頁

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

受 尚 雜 可 過戒 務 要 在客堂,便對當時在場 循 ,免得 ,方 部 就 造 班 知 因果 來 戒 , 律因 不可 0 譬 果 起 如 , 才 大寮的事 動 的幾位出家弟子說:「 無 不會亂 明 , 來 與 情 人爭 ,有 ;沒受戒 吵或 監齋菩薩 亂 的 摔 領 , 執事 東 在 只 能 那 西 ;這 幇 兒 必 須 忙

樣 以 前 不 , 觀 但 業障會反絞 世音菩薩 、文 , 且 殊菩薩 加重罪業 、普賢菩薩 , 地 獄 , 道 還有 也是在廚 你的 房中修 份

習因地的。

事 在 才 大 能 陸 叢 進 去,以避偷盗之嫌;不像現在,雜 林 中 , 大寮 不 可有 閒 雜 人進 λ , 即 人進出 使是當家 , 還聚談 也要有

出 家 人要精通戒律,凡事遇境便能知所舉措、 知 因 果

要

閒

語

0

22. 爭是 子 在廚房當執事,不會忍辱,不會慚愧自己的不是,事事與人 慧 戒 的 。 \_\_\_ 學 非,所起的無明煩 莊 飯,也不會出頭 嚴。戒就是要學忍辱,忍辱第一道,有戒才能有定 《續編》 四八頁 0 惱 《續編》一二一頁 ,比俗家人更厲害;這樣

23. 做事 情 就 像做遊戲在玩 一樣(若無其事) ,但心要有主, ,煮 一輩 不

24. 自己 幫 被 以 外境 忙;因各有各的執事,自己發心就自己做,不 做 說 的執事,自己量力而為, 所轉。 種 不定會使人起煩惱 種事,都是修行,不必計較。《續編》二〇五頁 《續編》一八四頁 。若 能 他自己高興幫忙 做多少就做多少,不 做 , 必麻 那 必 煩 請 就 別 可 人

廣 欽 老 和 尚 語 錄 ・自 行

抄

26. 25. 事 擔 絕 的 事 非 , 任 都 解 怕 執事的人,要有不怕別人講話 要 東 脫之道。 能 怕 明 西 理 , 怕 , 隨 《續編》一二一頁 別人講是 順 非, 整 個 的氣魄,如 ジ 被 束缚得 則 自己 果畏首畏尾 死 死 都 的 ,

這

明 別 《續編》 理 人 , , 怎麼指導人?我們出家人,要以佛法佛理來指導教化 否 四二頁 則 就 成俗化活 人家,才能指導人;否 動;事不能隨 順 人 , 就是無度量 不 能 0

27. 出家 家 有看 人是 0 講慈悲的 《續編》二一一頁 , 不是 用 世俗法來管人,要 以 行 為 來 做 給

28. 看 ジ 做 。自己有感覺到, 事 倩 就 知 道 做事 則工作中哪裡不乾淨也會知道,就是地 專 ジ 用 ジ ,則學 佛念佛 也 就 專 ジ 用

30.

31.

. 29

29. 專 做事情是在磨我們。做事情若觀心則會專心,一件事若會 ,則其他事也都會專,邊做邊念佛;同樣的, 理通則萬

該怎麼去做。

《續編》二二一頁

上一粒沙也知道(會感覺到);即一件事人家說了,就知道

理徹。《續編》二二〇頁 一邊工作,一邊念佛,就會感覺到有地獄、因果、輪

整個心能靜下來,一句句佛號聽得清清楚楚,清淨無雜染, 念佛要能動中用功,與自己的工作配合,邊做事邊念佛,念到

才會警覺應趕快念佛求生西方。《續編》一七九頁

自性念來自性聽」,念到「一心不亂」。《妙版》一七〇頁

207

迴等,

貪 倩 天 世 释净空醫時年七四 無 堂 街 月 都 和东尚瓜 現 戀 坊 屋道 师乾 歸 2, 不 識 念 别



1. 出家人要了解自己的任務在廣欽老和尚語錄·自行抄

1. 待自己 出家 障 也 福 人 ;別 都 不 田 要 要求寺廟要 • 人要了解自己 消業障;別奉承 互 , 即 叫在家人說出家人勢利眼,使在家人造口業 相 了解 不會植福消災,反而會增長罪業。在家人與出家 好 0 的任 好 《初編》 招 待自己 務在哪 有錢 四一頁 的 , 假 裡 施主,否則會 若在家人要求寺廟 出家人要幫助在家人 加 重在家人 0 在家人 好 的業 好 種 招

2. 方 我 們 佛 理 度眾 們 凡事論好論壞、分是非、別愛憎;而我們出家人,不論 0 說 我 生 出家修心,心要怎麼修?就是沒有分別心,心 不 們 , 論是俗家或出家,一律平等對待,不起分別心 輪 就 當執事人, 是 以這 無分別 與十方眾人接 的心在度眾 觸 。俗家人不 , 就 不能 去分 ·曉得 淨 這道 則是 • 別 我 對

緣;這樣,我們在成佛度眾的過程中,才會有殊勝的因

緣

3. 某 這 管是耳朵聽到的,眼睛看到 個 就是 某 對、是錯、是好、是壞,表面但唯唯諾諾,應付應付,不 人不好 師初 頁 心出家。出家人如果還一天到晚,說這個人好、那 ,論是論非的 任寺務處書記職,每天須面對一些來來往往 ,這就是身出家,心沒有出家。 的,心不起分別,不去執著它,

是 徒 眾 要走進佛門來,就沒有高下的分別 後 賤 ,由於出家未久,尚不知如何應對。上午,在招呼一些信 , 老 ,一律 和尚即對某某師說:「在世俗社會分貧富貴賤 以慈悲心,平等地對待 生生世世要廣結 無論是貧是富,是貴 眾 的信 ,只 生

≪續

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

不 要說眾生有善有惡,一切的善惡都是我們的分別;如 果真

正 **一會修行** 的 人,一切 眾 生都是我 們 的善 知 識 0

某某 十方 方 來 師 施主供養三寶,種 ,十方去,一切 任寺務處書記 頻 眾 福 生 為信徒種 田 都能蒙受恩澤 ,而常住也須 種 事 。 。 \_\_\_ 回 施十方;這樣 老 《續編》 和 尚 三三頁

4. 意 的 師 信 說 0 徒, : 《續編》 我 不論對方如 們 出家修行是 四 一頁 何 **,我們將就應酬應** 在 取 德 , 做 人是 ·煩惱, 第 酬, 步 但不可 • 對 對某某 以 來 有惡 寺

5. 比 别 哪 丘 個 相 即是佛 人 有修? 相 哪 ,有 個 人 比 沒修? 丘法師來即要問 《續編》 \_ 候 七八頁 招待, 不要再去分

6. 信 徒拿東西來供養 · 是來求福的,即使是供養一根草,我

裡

生

,否則

別人看了會說:「出家人還不是這個樣子,有什麼

東 念 也 的 要 西 來 則 則 以歡喜心接受。若拿好東西來,我們為了這些東西起貪 不能 ,自己 福慧雙修;若未能適當處理,反而批評人家拿這些壞 悟道 起煩惱 0 若拿壞的東西來,我們把壞 ,並且造口業 0 《續編》 二〇一頁 的煮 成 好

吃

7. 信 道 信 西 結善緣 擺 ?我幫你拿。」不要 徒要來廚房拿東西,要好好問他:「有什麼事?要什麼東 出 徒來,要善言招呼,請他們禮佛、吃飯、寺裡走走,這是 , 不 來,這 要修壞行 , 也是修行。 '就修不到行,要知他們也是在修行。要行菩薩 **,要修好行,不要數說別人罵** 第一 以不好的態度對人家,這樣 要 點 ,不要老把出家人的清高 別人;譬 才能 度眾 如如 有 相

廣 欽 老 和 尚 語 錄 ・自

行

抄

8. 出家 業;故我們要養慈悲心,行菩薩行。 知 好?」修行要修到有智慧,什麼事碰 道怎麼說才圓 人要與眾生廣結善緣 融 , 自 己 站 —信徒 穩了,別 來 到都會應付,講 **,**我 人也喜歡接受 《續編》一五六頁 們要好 好 招 , 也 待 話 也要 不造 , 這

項行

得圓

滿

,到後來自會開出我們的福慧來;所以

,廣結眾

生

緣

,

對

我們

出家眾是非常重要的

0

《續編》

 $\Lambda$ 

四頁

9. 攀 菩薩要度眾生,要先廣結人緣;看到信眾要打招呼, 知道吃、住、穿生活的一切費用,皆是施主供養的。 緣 , 不 要貢高我慢;我是出家人,你們是在家人 0 但 我 不要 們

《續

10. 與信眾接應,要說佛法,他如向你說俗氣話,就說對不起,

編》

二〇四頁



能

把

心

放

在信徒或外面

的境界上。

《續編》二〇六頁

天

到

晚

都

在外頭

,沒有

觀

照自己的心是否在阿彌陀佛上;不

夾 善 老

, 願

度一切眾

生

0

13. 行

住

坐

臥

皆在念佛

,定下心來念,

便可覺

悟

到:

我 們 的

心一

好

菜

的

同

時,便是一種惡念。」《續編》五〇頁

12.

要

和

社會

人談論

俗事

,

要談

佛

法

。《續編》

二二六頁

應

酬心裡也要有主、要有佛法,

社會人交接只是應酬

和

11.

不

理

會

就

是

, 銅

錢

沒

兩

個

不響

0

《續編》

五六頁

我

現

在沒有時間,你

去拜佛,到處走走。遇有不良分子來,

和尚對信

所謂 的 願

斷一

切惡,當我們拿著筷子爭

徒開示:「用齋時默念:願斷一切惡,願修一切

是明不了了了之世事塵緣沒完沒了





欽

老

和

尚

語錄

・自

行

抄

1. 遠 度眾生?現在的人,越來越奢華,貪念熾盛,離 , 聚 生那麼多 ,要度怎麼度得完?《續編》 一二二頁 佛法 越來越

2.

佛菩薩

的業、罣礙,就是眾生。《續編》二〇七頁

3. 過 少 藥 發 師 去 佛 的 個 有十二大願……,修行人應該 佛 願 、菩薩 **,永持勿失** ,各各 ,直 願力 不同 到成佛而 , 如 後 效 阿 己 法 彌 佛 陀佛有 0 但這是 、菩薩 四 弘 十 ,每人至 法度眾 八 願

4. 眾 服 的 生,慈悲喜捨的「宏願」就已經成佛了。 願 , 像 願 點 地 、行 圓 藏 證佛果的願;不是要你把廟子蓋得大一點 王菩薩 如果這樣發 「行」是從願來的,若沒有 地 願 獄 不空 ,真是太可憐了! ,誓 不成 佛 願力 所以行菩薩行的 的 《初編》 大 願 就 沒辦 **,住得舒** , 八 他 五 頁 法 憫 去 念

會

起

平等慈悲心

0

《續編》

五三頁

這 自 樣 度了。 一直在「利他」,而 修持就是「自度度 《妙版》七三頁 他 行持「利 , 雖 他」的 然 眾 生尚未度盡 內 涵 就是「無我」, , 卻 己 經先

5. 龍 力 修 如 行 果 ;如果內心的 八部都會感應擁護 成 確實是 佛 , 行菩薩行, 腳踏實 願 力堅 地 , , 有 強,必能度過重重難關 乃至廣度眾 而達成願望。 行 持 到 那 個 生,都是靠我 程 《續編》 度 , 自然 九八頁 而心 們 佛菩薩 不 內 退 ジ 及天 轉 的 願 0

6. 冤 我 仇 們 出家 的人,我們要平等發願,度他們一起成佛,這樣我們才 的意義就是要了 斷 恩怨 ,要怨 親平等 , 對 惡 人 有

7. 修行乃修自心,心若清淨,則一切無礙;度眾亦是在自心中

欽

老

和尚

語錄

・自

行抄

編》 擇 之 度,不 知 八九頁 沒有分別;貧賤、愚癡、顛狂之輩,亦須度他們。《續 識 分子,一切眾生 必出外塵勞,但住一處,即可隨緣度眾生;也不必專 胎 卵 ` 濕 化化 四生都要平等度

8. 受 淨 修行人要有「上求佛道,下化眾生」的願力,但在行願當中 名 必 世 利 須要先求自度 ` 間 無 、世間情愛、執著等等,都要看破、放下, 名聞 所罣 利養種種束縛,焉能教化別人,普利群生?《妙 一礙了, ,才有力量廣度眾生, 才談得上弘 法利生;否 所 以對衣 則自身未了 、食 而身心清 ` 住 , 尚

做為一個出家人,是要在日常生活的食、衣、住、名利等,

9.

版》

五〇頁

供

再

把

為

利

益眾生

一的事

業

0

施

主

供養

架 羈 對 才 均 行 下 去 以 是 子 感 能 自 絆 人 此 那 身 , 苦 放 動 面 , 要 得 在 麼 眾 放 不 的 個 行 受 自 他 衣 吃 出 下, 下、看得 利 生 在自 得 家 此 纏 度 食 他 , 縳 期 好 的 去 看 供養轉施 人 • 度度人 , 名 的 作 得 間 、住 胸 才算 破 聞 行 懷 , 破 • 得 必 儀 個 , ` 的 去 是 須 利 與 可 好 天 淡 養各方 度眾 自 衣 方 圓 人 泊 以 , 無罣 樣 、食 滿 師 身 面 樣去勞 已了 切 , 他 的 的 還是 礙 人,利 、名 面 正 表 確方 範 由 , , , 存 樣 , 自身 才 煩 可 ` 贏 在 樣 利 益 可 以 他 法 人。一 得 的 以 自 種 不 0 他 ` 處 能 眾 出 世 種 而 人 種 來 間 徹 解 種 困 不 , 生 ·度眾 是 感 脫 情 難 底 作 個 的 愛 看 耍 動 恭 法 為 , 0 師 敬 \_ 破 種 法 他 表 , 而 接 個 若 師 不 人 • 種 ` 現 是 受 受 修 更 放 的 , ,

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

視 的 之理 功德遍十方,受供者若三心未了,任意恣食,不懷 所當然 , 那麼披毛戴角, 還 有 你 的一 份 0 《續 惭愧

編

一二五頁

10. 惱 壞 「先治家再治國」---,再 種子,把國喻為大眾;此意即先去 以 自己 的 德行來感化人 師父 把家喻為自己的習氣 ` 統 理 大眾 除自己 0 的習氣、無明 《續編》 、無 二〇九頁 明 煩 惱 煩

出 來 的 0 《妙版》 四〇頁

11.

出家人慈悲為本,方便為門,一

切菩提道果都是從慈悲中生

12. 要發宏 忙 別 人, 願 助 別 人安住其心 別人都先成佛,我才成佛。簡單 ,安心修道;把 所 知 地說 道 的 , , 說 凡 事幫 給

别

聽,令他增加智慧;他人先成佛,而我才成佛,不能有嫉

222

16.

儒

儒

教

的

四

15. 14.

果

種

13.

妒

《續編》二〇三頁

看 要 煩 得重 惱 做 就會 位菩薩 要 ,自己 大 堆 ,不可自己好 0 沒關係,要利益他人;若只利益自己 《續編》 二〇五頁 就好 , 別 人管 他 ,死活 0 應 把 無 別 明

人

佛 弘 法 法 不 利 離 生,就是犧牲自己。《續編》二二六頁 世 間 法 就是喻要度人,說法說

種 關 須靠佛法 係 , 要與社會來往 **,才能揚善除惡。**《初編》 。又世間不離佛 法 五頁 就是說社會上

性,這樣社會會安寧,國家會富強。 教宣揚忠孝,佛教亦 維 八德 ,全國 看重 的 人都能學佛 四維八德;假 , 以 《初編》 佛法 若學佛人都 來陶 四四頁 冶 毎個 能 運 人 用

些包含社會上因

17. 世 廣 俗 欽 人求財求利,出家人求能否使眾生少造業、了 老 和 尚 語 錄

自

行

抄

18. 外 道

若

出

家人也求名

利

,

則

與在家人相

同

, 就

不

為

在家

人

所

敬

你

的

生

脫

死

重 0 《初編》三六頁

形 ジ 式 感 是 而 化 用 佛教是用感化 種 , 以 種方法買 道 ~德感化 你 的;外 人。 的 ジ 道以有形式感化, , 《初編》 如買東西送 三六頁 你 , 或 而 佛教是用無 用 話 迷

19.

多居士讀大學

,很深信佛法,會講會寫

,而

我

們出家人

須

怎會 修 個 衷 苦 敬 行 ジ 信 重 、戒定慧 一你? 仰;若不苦修苦行 《初編》 , 以 無 三六頁 形 式 來感化 • 則大學生能講能寫 人 ,使得 大學 生 , 對 比 你 佛 教 強 有

行修 到 有智慧時, 頭腦自然很清晰靈敏 , 無 論 碰 到 什麼

20.

修

法

利

生

•

度

生

願

力

被牽

入塵勞

煩

、惱中

0

《續編》

八八頁

22.

出家人一切無事,住在自己的寺廟,安住自己的本分

利

益

眾生;否

則

即

超越本分。若

與信眾

牽 扯 , 雖 名

為度眾

,隨緣

225

成

了生

死

,

就

很

為難了。

《續編》

七四頁

還去牽絆罣

礙

親眷;這樣子,世俗念頭不易轉過來,想要修

,反被人度去。學佛人自度

無 暇

的

親

眷;結果,度人未成

在人學佛,自度尚未成,自身還是一團泥沼,

就

想度自己

現

度

都

能

做得圓滿無礙;所以要度化眾生,必須自己先自

別人也會歡喜接受。《妙

版》三五

,才不會誤導眾生,同時

21.

欽

老

和尚

語錄

·自行

抄

無形中讓 看到了,也會感覺這些出家人很下心,自然就想供養我們; 他 們 種福田 ,度了他們 ,這也是弘 法 利 生 《續

4 菩薩度眾生

24. 像佛 覺 菩薩度眾生、感應眾生,都是以無形相的方式 、自自然然中度的,並不一定用語言或行動有相地度眾; 殿中 的觀世音菩薩 , 在 那裡端坐無為 ,卻度了許多眾生 在不知 不

來拜佛。

《續編》九八頁

25. 中 也 我感覺一句 的感化,隨緣自然的,不可強求。) 不敢想要弘 阿彌陀佛要去西方還很困難,其他的都不敢 法 利生。(編者:師父認為 《新版四之六》六〇頁 弘法利生是無形 想

26.

我們出家人,有的為了度眾生,發願還要再來這娑婆世界;

懼

, 外

物亦不能傷害我們

0

真正有修行的人,心無種

種

ジ

眾生皆樂見,人人皆有緣。

《續編》八六頁

弘

法

利

生 •

度

生

願

力

28. 27. 29. 包容 尊 如 越是當大法師的人,越是處處要謹慎,在任何時候對人都要 己,寬 「人成 重 果 我們真為修行, 、慈悲 ,隨緣幫助 以待人」,凡事都要有耐心,待人要寬宏大量,慈悲 佛成」, 0 《續編》 佛法是圓融善巧方便的。修行人應「嚴 , 就是廣結善緣 龍天護法自然擁護,自然 五六頁 0 《妙版》 一一四頁 身心無所畏

容易 但 這 就 個 迷失 願,也要本身達到菩薩的境界才有把握;否則一來很 掉 , 又 被牽入輪迴中,這是很危險 的 0 《續編

七四頁

227

以律

欽老和尚語錄·自行抄

「度眾生」真不容易---

我們把慈悲心發出去,他要肯接

要自自

30.

《初編》九一頁

懷 然然的,要他看到我們歡喜。度眾生要隨緣而化 受,才會受我們度;他不接受,就無法度;所以一 ,度眾生是 順其自 然的,所 以這個「緣」就很重要了 切 、慈悲為

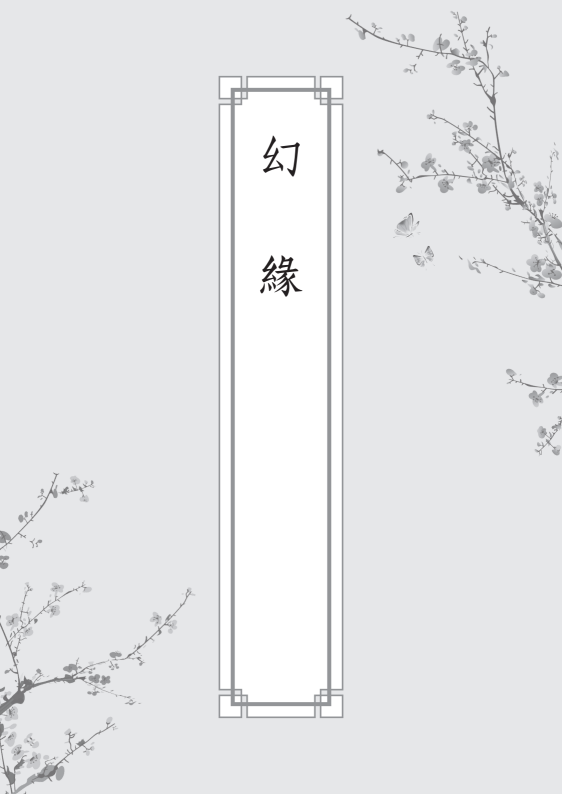
31. 用善巧方便之法,使父母入道;有善念,起碼 《續編》二一七頁 做 個 天人。

我們出家也要度家人,最起碼要他們信佛、吃素、不殺生,

32.

這樣才圓滿。《續編》二〇七頁

228



1. 沒有什麼事比自己了生死更要緊!世間一切都是幻 以 廣 什麼事都要學習放下,不要執著,不要罣 欽 老 和 尚 語 錄 自行 抄 礙

著 麼 , 否則六道有份 是 別人 的事,不要樣樣記掛在心,跟著別人起煩惱 , 難 以出 期 。《妙版》 四三頁 0 別 化 人 的, 在 做 執 什 所

2.

在這娑婆世界中,無論什麼事情都不要去貪戀它,這樣才能

有

一條

解

脫

的路

臨終時,直往西方

0

《續編》

一三〇頁

3. 點 放下,並 如 家 果還存有那麼一點家庭意識,那還是生死輪迴。 庭 的意 不是口頭上的放下,是要臨終時正念現前,沒有一 識 ,沒 有 親眷家屬 的爱 別 離 苦 , 這 才 124 放 《續編》 下;

4. 念有九十個剎那,一 剎那有九百個生滅,我們每天念頭在

一四頁

《初編》

五五五

頁

5. 美國人問:「我在用功時是西方。《妙版》二〇四頁

僅有一 方時 終 到 這 沒 一念最 只一念而已,就有八萬一千個生滅 有「我相、人相、眾生相、壽者相」時,心清淨了, 剛 個念頭,一個 好一個 重要 念頭 0 但 看我們這 意識在轉, 起 來,就 沒有 個「心」!當這 就 沒有 辨 法 如如 辨 跳 法 出 果臨終 跳 輪 個 迴; 出去!所 いじ 要往 到 西 方去 , 以 生 行 臨 才 西

有一個 注意。」美國人問:「如 或 追它 怎樣 , 只是不管它,但有注意 的念頭 在用功時,有一個念頭來,我沒有去看它 。 \_\_\_ 美國人說:「喔!還有一個念頭 何才能不注意?」師父說:「你還 師師 父說:「你還 有 。 \_\_\_ 個

廣欽老和尚語錄·自行

抄

6. 對 礙 , 任 免 何事都能放得下,放下即功夫。平常即對任 得 臨命終時念頭 起 , 就 要 繼 續輪 迴了 0 何事無罣 《續 編

**安舍卓** 

7. 終 要 就 捨 掉 現什麼來。要放得下,看得破,才會跳得過。 \_ 切 六 根對六塵, 如果 對這 世 問還喜歡 什麼 《續編》 , 則 臨

8. 修 外 表 行用功 坐得很莊嚴 時,必須把身心全部放下;否則雖然在那裡 ,其實都 在 打妄想;要保持正念很不容 静 易 坐

如 佛 果 這 ,那麼佛就是「心」 個心是「妄想意識」,就是意識在轉;如果心是 ;要把身心世界全部 放下 , 一 心

專注一句佛號,這樣才會有正念。我們平常就要保持這種 功

10.

9.

生死

輪迴也是在這一念之間

0

《妙版》七八頁

夫,到臨命終時才能保持正念,因為成佛在這一念之間,而

學佛就是對世間的念頭要放下。」《初編》一三頁 事,念佛不一、不專,有雜念就沒正念;你剛才說要學佛, 事 居士問:「我在山上念佛,有一種感應,就是我家發生什麼 我都會知道。」 師父說:「你這樣就是沒正念,掛念家

我 能靜靜的,沒有好、沒有壞,這就是「對境無心」;「無 礙 ,否則平常放逸心,臨終時一定很危險。所以沒事時,心 們修行人時時都要「放下」,這樣臨命終時才不會有罣

夫。《妙版》七七頁 心」不是不管,而是什麼事都沒有好、沒有壞,這才是真功

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

13.

12. 11. 著空 這 佛 明 世 • 法不著於境界, 間 則生無色界天。 不 生念則空 , 什麼都要看破;不 。如著於樂則生欲界天;著明 如 《續編》二〇五頁 樂、明、空 但 財不能貪 ——輕安則樂;妄念少則 ,名 也不 則 能貪 生色界天;

世 界沒有一樣事物是可留戀 切 , 粗 衣 淡飯修苦行 ,身 做常 的 。我 住 的事 們出家人更要捨下世俗 , 利 益 一大眾 , ئن، , 娑婆 要寄 的

樣 託 安 在道業上,才能妄念不起,業障自消 分地一天 過 一天 ,就是老實修行 0 ,心無罣礙;能夠這 《妙版》 四 四 頁

你 在 比賽,看看誰的夢做得最大。結果 看看這 你 好 , 我 個 世界 要比 ,大家都沉在迷夢中,追逐名利, 你 更 好 ;你強 , 我 要 比 這些名、這些利 你 更強 0 毎 你 爭我 個 人 都

16.

15.

若

執

著

即生

一煩惱

0

《續編》

二二七頁

再

墮下去,人身也就

難

得

了。

《續編》

七五頁

不

帶來,死亦帶

不去

,只是徒然多造一些新的惡業;而

此

14. 事 不 如 自 要執著好壞 就 己 無法安心辨道。一切皆是幻化不實的,過了就算了 做 錯 事 , ジ 裡 若執著壞的,永遠停留住, 就 感 到 很 難 過 , 心 不 能 開 不 , 能 \_ 直 進步;例 一執著這

還 煩 開 是 惱 , 把 不 、生氣 能 阿 安心 彌 陀 時,不 辨 佛掛在嘴邊,才是最要緊 道 。 往 要執著追究煩惱是哪 前 進 **,什麼事都** 的 要 裡來,若 人看得破 0 《續編》一 執著 、放 得 則心不 五〇頁 下,

某 的 某 刺 法 激 打擊, 師 對 老 和 與精神上的種 尚說:「出家以來 種 挫折磨難,不 我一 直 一深受 知是我沒有修 種 種 人 事上

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

行

,還是業障特別重?」

17.

婆

世界是我們客居的地方,一切皆幻化不實,

老 神 形 種 的 苦 和 上 劫 尚 的 幻 難 ,而志求出離;你 說 成 打擊磨難 ,才能得 種 :「越是 種境界來折磨你,使你受苦;像身體的疾 到清淨安樂,成 ,這些磨難會刺 在修行 必須 的 人, 跳 越過這些障 那 就淨業 激 你 些無始來的罪業 ,使 0 礙 你體 , 越過人身 《續編》 悟 到 娑 越是會現 五 婆 病 四頁 人生 的 或 精 種

18. 只有那些不開化、 不明 理的人,才會把不實在、沒有的事情

鄉

0

《續編》

三七頁

佛

求

生西方

,

阿彌陀佛才是我們究竟歸依處,是

我

們

的

故

場

到

頭

總是空

。不要貪戀娑婆世界的一切

,

放

下

萬

緣

, 念 如

戲夢一

由

於

某

某

師

的

出家

,

一直

一未能

取得其家人

的諒

解

, 始

終

鬱

悶

家

如

果

父母眷屬

越是

關

ジ·

我

們

,那麼

那層情愛

別

苦會越

纏

在

心,請示

於老和尚當

如

何

排解?老和尚

說: 「

既

己

離

俗

出

越

深

,終至哀哀怨怨

永

不得解脫

, 甚

而

隨之生

死

輪

迴

0

出



幻

緣

家了 觀 度 是 願 人 的志氣 他 念 大孝,而不違出家之志。」《續編》五 對 , 父 們 , 那 不 , 發 母 何 要 些有怨仇 不諒 再有人我憎愛之心 况是父母這 願 解我 一定 的債主,要起慈心,有 要成道 們 些對 出 家,產生怨 了生死 我們有恩的 ,這是輪 , 然 隙 人。 八頁 後去度 , 我 迴之 能 力的 們 雖 因 他 更 然 , 要提 們 話 我 , 因 • 們 , 起修行 應當發 尚 世 如 俗 此 且 才 要 的

起妄想煩惱,這也是一種妄念愚癡。 《續編》 四三頁

廣 欽 老 和尚 語 錄 ・自

抄

20. 是業緣;只有立誓成道報 父母只是讓我們藉著他們的身體來投胎,不論是恩是怨,都 親恩,才是修行的正

因

0

《續編

21. 應專心於道上;否則又是愛別離苦 我 父母對我 們 的 , 到 們越好 臨終時,越放不下。不要一直想父母如 ,越是有恩怨。 出家與社會是相 ,生死輪 迴的路真危險 反 的 何 ,越疼 如 何

22. 還債;他世則做你的子女,受你的養育;如此,一世一世,怨 世 間 的父母子女,乃是相互債主——今世做 你 的 父 母 **,撫養** 

《續編》

一五二頁

緣 親 相 ,將世俗愛別離苦的親情,轉為度這些親人來歸依三寶,同 繼 , 彼 此互養 **,無有終止。而** 出家乃是要斷絕這 條 生死 債

佛;像這樣怨親平等地度眾,把現世父母兄弟親眷,也視 娑婆度他們。實則無始以來,世世相生,六道中都是我們過去 般眾生,平等度化;在這種基本的態度上,為度親人而與俗家 母、兄弟固為親眷,一切眾生亦為過去生的親眷,故要發大悲 道中;所以,我們度眾生,必須怨親平等,慈悲一切,現世父 為怨家債主,有的甚或墮入地獄道、餓鬼道、畜生道等三惡 親屬往來,亦不屬攀緣。《續編》一〇〇頁 的 怨 做 念佛、拜佛,度他們出娑婆世界,免生死輪迴苦,這樣才 **誓度一切眾生;像大願地藏王菩薩** 親眷屬 大孝報恩;否則,父母未度,這點恩情,還會使我們再 ,因隔世相遠而忘失,今生為父母兄弟,來世可能 一般 地獄不空誓不成 作一

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

23. 臺 思會 方 家人來探望,我 老 請 傳 這 亂 灣 和 世 即可;若是過 示 某 老和尚 尚 間 的 散 師因感女眾塵俗習染太深,又乏男眾果斷不畏的氣 不 就就 出家眾 亂;攀緣 與 說:「不是這樣的,我們出家是在修心思純一,不 親 像一場迷夢,什麼都要看破,不 友過分攀緣 , 於攀緣 如是女眾出家要成辦道業,是否也希望渺 就 們 到後來,出家 是 以 敗 對待一般信徒的平等態度,體 在這 。我 , 不 但 們 裡 親情 不像出家,還俗又不像還俗 出了家 0 的愛 ; 就 別 是斷了家 離 苦斷 但 財 不 不 能貪 了 貼 , 若 一下 , 且 父 ,貪 茫 魄 對 雜 ジ 母 ?

沒有一樣我們可留戀的。我們出家人捨下世俗的一切

財

痛

苦

就

隨之

而

來;名

也

不能貪

, 貪

名亦

是苦

•

娑婆

(世界

**,粗衣** 

25.

起

業

障自消

, ジ

無罣

礙

,一天過一天,這

就是修

行

《續編》

七一頁

淡

飯

修苦行,做常住的事,利益大眾,心有寄託,則妄念不

24. 老 眾 臨 終時 和 生也是一個執著、一個罣礙。《續編》一四四頁 尚 在往 要無所罣礙才能去(法尚應捨,何 生前第六天,忽然演出了一幕 況非法) 極 其餘 韻 深 遠

要度

海 戲 和 風 經 尚 ,真 突 回答 搬 不 然很緊急地叫大眾 得上氣不接下氣,看他老人家一副決定要往生 這一天,老和尚忽然一反平常教人專念阿 說: 知 從 何誦起;於是大眾請問老 總誦 ! 大眾就趕緊請 為他誦「大藏經」,大藏 和尚 出一大部 要 誦 \_ 哪 大 彌 浩 一部?老 陀佛 部 瀚 一的樣 的 如

藏

的

作

煙

廣 欽 老 和 尚 語 錄 ・自

行

抄

這緊 你會 南 子 這 和 順 《心經》、《金剛經》、《藥師經》、《地藏經》 無 尚 口 ,心中又急又難過,更不知從何誦起,老 要關 笑 一什麼 , 可 只 阿 幽 ,真是當頭棒喝!請問這次突來的教導, 彌 默 頭 陀佛!」一點也沒有受周圍誦 說是口 經 一笑 ,才發現連僅僅兩百多字的《心 , 通 ,逕自念 「南無阿 誦心焦。當大眾搬出大藏一部部 通 給 我誦!」於是大眾 彌 陀 佛!南 經聲 便 一部 和尚 經》 的影響 無阿 部 你體 都 就說:「看 誦 誦 1,老 幾 彌 乎誦 時 會了什 起 陀 , 來 和 佛 尚 老 在

是日已過,命亦隨減,如少水魚,斯有何樂?我們就像將要

27. 26.

少吃

)、少睡

,

把

精

神用

在

修

行 上 0

《續編》

二〇〇頁

麼?

《新版一之三》四七頁

!

不

起

一五九頁

30. 29.

纏

則

生

西有望

。《續編》六一頁

處去

?常常警惕自己

,不要有放逸的

ジ

,勇猛

精 進

,才能往

枯

乾

的

池塘

裡的魚,命已垂危,一天一天地

過,

不

知

死後

何

生

西方。《續編》一九四頁

28. 出家 生 都 西 化為沒有 人不 的 另一 -要怕死 的力量 要件是 死了去西方更好;出家人要有能把 0 《續編》一七二頁 必須了盡業塵 , 沒有一切 俗 緣 什麼事 的

出家 我 們 晚 人老來愈修愈無罣 上 睡 覺就像死去一樣,什麼都 礙 ,要往 生 不 知 眼 睛一閉 道了;結果第二天 好 像 睡 覺

來,馬 上 又 開 始執著 , 看這 個東西是我的……又 開 始 了

牽

## 特成念佛 安身大 心情 心情



欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

1. 學 我 這 個 佛的人首先要有忘我和喜捨的精神, 終 意 難 義 了脫生死、死生之道。《初編》 0 眾 生無 始 以來,輪 轉於六 道生死中 所謂了生 五 一四頁 , 脫死 若 執 , 著 就 身 是

2. 這 覺 定 釋 迦牟 力 個 像 , 「捨身」是自自然然的,不是用 尼 我 無「我、人、 們 佛 過去 的 功夫還沒 世 一直 眾 到 生 用「捨身」來成 那 、壽者」相 個 程度時, 勉 的 就 時 強 就 是還有「我 佛 候 的 道 , ,要修行修 自 , 度眾 然 不會有 相 生; 到 感 但 有

是定 用 支 勉 力 強 針 不 刺 的 , 夠 到 否 我 ,還會隨境 則 們 就變成 ,一隻 生心, 執著了 蚊 子 叮 到 觸境生覺 0 我 《妙版》 們 , 都 。所以「捨身」 七二 會感覺痛 頁 不可 這 就

這 個身體本來就不能長久寄託的,不能 太依賴它, 對它執著

3.

4.

讓它痛 到 任 不 就 師 們 什麼 它 它去流 住 顧 云 師 深 的 啦!這 慮 : 父 ??沒 要 在 到 但 , 這這 這 痛 如 痛 在 看 就 果沒 有 還 樣 破 , 這 裡 比 四 是 呵呵 裡 就 酸 較 大 四大 在痛 ! 酸 越 看 還 個 好 解決 講 難 苦 破 沒 、五 ,怎麼 看 , 會

。越

痛苦時,

就

越

對

自己

說:是身體

越

想

越

痛

喔

!

如

果

看

破

的

話

,

痛

就

辨

呢?

破

的

時

候

,

我

們

雖

然

知

道

身

體

不

是

我

蘊

娑婆世界的眾生都是「有所求」的心,從「有所求」而產生 啦!感冒鼻涕又 就隨它去 受 話 不 還 是 0 你 不 我 是 酸 這 如 果 照 0 講 流 樣 對 你 啦! 自己 才會 ° \_\_\_ 用 這 的 也 看 樣來觀想 《新版七之二〇》 身體說 不講 破 0 快 例 , 又 • 如 流 點 你 有傷害 鼻 , 要 現 Ŧ 涕 在 四 坐 頁 就 ,

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

這 無 沒 的 足 量 什 知 個 足 麼 身 無 很 隨 邊 自 軀 , 這 的煩惱 在 但 時 而 是 生 兩 就 0 出 行起來卻不是這麼容易 個字不是這麼簡單 沒有煩 《妙版》 。我 種 種 們「有 的 七五頁 惱,不會執著,時時這個心都是清淨 念頭 來 所求」都是 • 的, 而 唯 有 0 知足常樂」 知 從 這 個 足」才 人若 個身 上來 能 隨 能 , 說 時 的 止 ,為 出 貪 來 知

5. 出 來!發菩提心修行可 的 過 就 去 家 S. ジ· 修 世 生 , 有 行 煩 就 要有 種修 是 惱 沒 , 有 行 應 願力,不要為了一些 智慧 該 的 因 很慶幸這 • 以 , 克 被 如 這 果 服一切的境界,一切的 因 一世 個 身體 為 身 可 度」 體 不 以 出家修 不 如意的小事 好 走了 , 就 行 影響我 0 , 煩惱 這 要拿 或身體 乃 是 出 們 有因 微恙 修 道 我 行 ジ· 們

了

0

《續編》

一九九頁

6. 苦,更應 常 被 不 佛 好 就 考倒 要太 有果 念 的 的 因 因 借 遇 阿 ,不要再種這世間 , ` 成 身,生病時不要去理它,這是一種考驗, 就 彌 加倍努力修行 院佛」 到 佛 一定有成 病 的因 痛 時 、往 , 心 佛 **,更應體會出人生無常** 清淨 的 生西方極樂世界的因; 0 果 的因了, 《續編》一八七頁 ,沒 0 《妙版》 煩 要種了生脫死 惱 就 八 四頁 是時時 , 難 既 然我 刻 的因;若能 免生老病 刻 理了它就 們有念 都 在

7. 虚雲 餐 老 沒一餐的,只為了了生脫死,勇猛精進, 和 尚 一件衣服破了補, 補了穿,鬍子留了 把身體都 那麼長 有 捨

8. 出家修行不簡單,出家事情較多,因為冤親債主皆來討, 故

死

種

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

過 病 苦 , 則 無 種 法安 種 不 如意事 心 辦 道 齊到 0 故 0 有 若 病 苦 能 時 跳 得 , 過 也 當 , 則 勉 強 好 修 自

行;跳

不

己

,

多

禮

佛

業障才會消

0

《續編》一六六頁

9. 是這 修 身 家 釋 報 外表 人修 ; 所 行 迦佛不是一世便修成 的苦厄 人念佛 靈 行 性 的 以,修行人都要吃苦,受種 病 的 ,才修成道 ,也是 昏 痛 ,本身還須受種 與 與與 病 明 苦 外 , 境 的 則 ,也是災厄 大 上的災厄, 。有的人不明白修行 的 , 他 不 種 相 的病 也是 同 , 0 世俗 雖 種 難 也會這 經多少的 的 然與世俗 與 劫報 人這 劫 般 厄 般 的 ,方能 死 阿 , 病 人等受 個中 僧 法 以 消宿 厄災 0 祇 殊 成 緣 劫 無異 世來 難 由 就 不 ,受了多 佛 後 知 , 謂 這 的 , 命 , 道 色 業 但 出 0

終時

靈光昏昧,為業所牽,仍不免墮落四生輪

迴中;而修行

反

則貪念來,即著迷、

散亂、無道心。《續編》一八三頁

13.

無

12.

10. 11. 的 要放下這個臭皮囊 直 心,卻是要拿佛心出來應對一切。《續編》 往 卻能捨下這一身的業塵,一點清徹靈明的心光,超越六道, ,不要惦記著它。 西方,這是大殊特殊的 ——心是心,不管這個身子變成圓的或扁 《續編》一四五頁 0 《續編》 九〇頁 九八頁

不要說這色身是我,這色身是要來受這娑婆劫的;而這個

這個臭皮囊是借給我們住的;但我們卻往往為了它,造無量 不要顧身體,吃飽就好,穿暖即可,不想睡就不要硬睡;相 邊的業 。《續編》 二〇〇頁

14. 身體就像房子一樣會壞的,即使再怎麼修補,還是有破綻;

廣

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

我 我 們 們要將這假體放下,不要太愛惜它,畢竟它是幻化 要 好 好 利 用它修行 0 《續編》 一九三頁 的, 但

15. 修 我 福 們 要 • 反 捨身,為常住做 而 被 臭皮囊 騙 走 任 0 何一件事;若太愛惜身體, 《續編》一八六頁 即無法

17. 16. 身體 人是否 有 貪瞋癡才屬大病 臟 什麼事了,不 不 病會好;若心念佛 難 好 逃 ,不要太去理它,說它有病就有病,說 劫 數 ,肉體 和 要為病苦生煩惱;肉 病苦? 的病乃是小病 , 還 例 想去看醫生檢查心臟病 如患心臟 病 0 體 ,若 不去理它 《續編》二三一頁 能專心念佛 沒有 也就是了 則念佛 病 就沒 則

歸 不 知道。 念 佛 , 病還是 《續編》二一二頁 不會好 0 若 能專心持佛號 , 則 病 好了自己

252



1. 念弗要具言、顏、行三力,西廣欽老和尚語錄。自行抄

1. 各 念佛要具信、願、行三力,要能引聲念佛 種聲音入耳,即轉成念佛音,而無分別 ,不被 大地一音,即 轉去 ,方名

ジ

不亂

去 我 們 所 妄 以念佛時必須小心。《續編》六一頁 念種子 深 重,念佛時 不是頭昏, 就 是被妄念種 子 牽

2. 問: 彼 國』之句,為 在 《阿 彌 陀 何您說只專心持佛號即可 經》上, 有 不不 可 以少善根福 呢? 德因緣得 生

答:「只要『具足信 的 的 信 ? 問 是每日三 心?是一心不亂、一念不起的信心?……你自己具備了 題 是你 的信心, 、五萬聲佛號 心。 到底是什麼樣的信心—— **,那福德因緣** 的信心?是將全副生命 就 切 具足了 是相信 投 注 的信 現 下 去 在

3. 念佛要有願力—— 九四

哪

種

信心?你自己應該知道,是否福德因緣具足了?」

《初

4. 號 的 以 願 就 為西方是在多麼遙遠的地方,其實西方是很近,就 力 沙 在我 頭;否 到 達 們 的;沒有這 則 的 心 ,西方 頭 西方怎麼去?西方是靠我們這個 0 那麼遠 個 《續編》一一五頁 願 力,是不會達到 ,要怎麼去?臨終念佛 的 0 但 是 要往 , , 那 你 在 白 我 生 不 要 的 佛 們

就 我 被 心去行!無論什麼境界來,遇 是 們 轉走,這 「無色 雖 然 發 相 願 不是真發願 , 的 但 願 是 願 0 心 0 不能 願 願 二不 有大小,我 到任何事情,心能「不動」 堅固;如 是 用 嘴 巴講 們 果境界來時 要發大 的 , 願 — 願 , 馬 要用 上會 大願

廣欽老和尚語錄·自行抄

無 願 個 的 ...好無壞 力 願 「願」是我們修行的「因」,有「因」就有「果」 不 去行!諸佛菩薩成 堅固 ,這樣慢慢修持,就能伏煩惱,使身心自在。 , 做 什麼事都沒有辦 就 佛道 也是依 法 0 《妙版》 願 力」去行 七四頁 , 所 如果 依 以 這 你

5. 易 學佛要具足信、願、行;僅有信還不夠,還須要有成佛度眾 定自己 生 就 的 退 願 失 力;這樣 ,不致退心。只有信念而無願力的人,遇到逆境很容 道心的;遇 遇到業障逆境時,才有辦 到逆境時要以念佛來克服它。 法 以這 個 願 《續編 力 來堅

6. 念佛若 不專心怎麼念佛?《續編》二一二頁 沒正念, 則想東想西 , 嘴念心不念;有願就會專心,



8. 7. 用行的 修行要靠自己去行 在 什麼阿彌陀佛還不來接我?《續編》一四一頁 行住 坐臥中皆不離佛,拜佛念佛都與佛相應;不要說:為 ——心意要轉變,諸佛菩薩都有願力,而依此修去,

飲了之後,就知其味;所以要去行,才保證真實。《續編》 —像一杯水,當你未飲之前不知其味,

二〇三頁

## 得完竟樂 離究竟苦 求生淨土 額持名 净点

信



廣 欽 老 和 尚 語 錄 ・自 行 抄

2. 1. 隨緣轉 時 「念佛掃塵埃,蓮花朵朵開 以念佛轉我們的心,把惡念都轉為正念。《妙版》三四頁 ——念佛則隨佛轉,造業則隨業轉。《初編》三六頁 ° 就 是說修行 人要有 Ĕ

念,

隨

3. 4. 念佛 生 學佛人念佛,便是要在紛紛擾擾的六根塵中,尋出一條超越 念下去,自然會有正念。念佛要一直念到心不離「佛」、 隨妄念、業障流轉,才有辦法了生死。《續編》九〇頁 佛」不離 死 輪 以正念第一—— 迴 的 路 心,念到一心不亂,意不顛 0 佛念得越多,善根增 「南無阿彌陀佛」六字洪名, 加 倒 ,正念增長 0 《妙版》 只 , 一一八頁 要一 才不會 直

5. 不 念;那 論 任 樣我們的八識田中才都為念佛的種子。所以平常的修 何 境 遇 , 當下第一 個 念頭就是要「念佛」, 不 起 别

6. 出 像我!你要像我!就這樣把別人的小蟲 蟲嗡嗡價響;你們知道,牠在說個什麼?牠在與小蟲說:你要 你們看,螟蛉無子,每次揀選小蟲,放入黃土塊中,天天對 聲、一切現象入念佛音聲中,勿被境轉。《妙版》一一四頁 聲 持 塊壘亦成螟蛉。我們念佛修行,當學螟蛉,專心一意,超凡 就是要將聽到的一切音聲,都轉為念佛的音聲,鳥聲、車 人聲等都是在念佛、念法、念僧,也就是要攝一切音 ,化成自己的子嗣 , \_

小

7. 念佛,心才有寄託,才不會去著其他旁的事情 要像佛!」日後功夫成熟,當來必定成佛!《初編》一三四頁 0 《續編》

入聖

。每天摒絕

根塵侵襲,天天念佛,念的是「我要像佛!我

廣

欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

8. 要 誦 為主。《續編》二二八頁 少說 經、看經、念佛、說 , 誦 經 、看 經 的 時 間

9. 修 行 要 員 融 現 在末 話,這是一天當中所必經之 法 時 不超過念佛時 代眾 生業 重, 間 很多無法 ,還是了 要 過 依 以 程

念佛

話

戒

而

行;最 二〇五頁 好 的是念佛求往生,一切才能如法。《新版七之二O》

11. 10. 佛 佛 超出三界,又一念(念而無念)到西方。修行要眼假 不 切法門中,以專一念佛,效果威力最大。 用 要靜 看 高 經 興也好,煩惱 下來念佛 , 看多了 念 迷迷 到 也好,要遠離是非,也是一句 糊 睡 糊 著也 • 凡 很 遇 好 到 。一念(一念不 什麼事 皆 《續編》 句 八 裝沒看 生 阿 九頁 阿 彌 彌

能

陀

陀



西方極樂世界可去。

《續編》

二〇二頁

,智慧也

就

開

了,

就有所覺悟;到老時不怕死,還有個

了

出有

天堂

獄

出家

,佛念

12. 情 都 不下子孫 們 仔 到 , 耳; 還 住 、爱 在 細 體會 世俗 看 要念佛 坐 別離苦之念。世俗人把苦當樂, 看 裝沒聽到,老實念佛;現在你們都是眼睛睜大大的, 臥當不離佛,像 。而我們出家人雖然修苦行,邊做邊念佛,日子久 .都已念過書,再去念佛學院、學講經, 。修行要人家愈不認 ,更何況我們凡夫?!當把念佛視為第一要務 地地 印光大師、弘一大師這麼有修 、六道輪迴;慶幸自己 識 ,愈好修 等到老來就 0 《續編》 更增 怕 \_ 行的人 死 六七頁

, 放

加愛

。我

廣欽老和尚語錄・自行抄

13. 14. 念佛時妄念多,對治方法就是「不管他」--編》一九九頁 出了家要多念佛;不一定要坐禪,功夫不到易著魔。

《續

多了,妄念自然會減少;另方面,對世間的欲念減少,也易 們 「一心」。《妙版》一二四頁 的佛。若有「想去妄念」念頭,反增加一個 煩惱 我們只管念我 。念佛念

15. 就 打妄想或煩惱時,要趕快停止,繼續念佛;如妄想繼續打, 不要去管它,還是要念佛,才不會退失道心。《續編》

一九二頁

16. 打 滅,西方的境界是不生不滅;我們現在到別的國家,還要買 佛七是要度眾生往極樂世界——娑婆世界的境界有 生有

17.

音聲 想 專心,則 就 都 不 《續編》 機票 離 是專注 依 用 此 佛 ,才能一心 耳 佛號才能一心,西方世界也是依此音而念;「一 ·如念佛念到一心,則十方國土皆可到。念佛即心心 , 念得清清楚楚 聽, 此音,聽音聲而念。打佛七不要被俗念拖 四〇頁 可惜來這一趟;故要一心念佛,一心注意音聲 用 ,沒有能念所念——你在念或我在念 口念,要攝心專注佛號,萬緣放下;要依 ,聽 得 明 明 白 白 、字字清楚 1,走,如 ),大家 ジ \_ 用

此

心

能 念佛最重要的是要聽得清楚 們 在念,專心工作,別無妄想,也是一心。此是佛心,與 静下來,是自 性 在念,就是工 ——念佛要與自己 作中也在念,別 配合,要念到 人 也 不 知 佛 我

不

廣

欽

老

和

尚

語

錄

自

行

抄

那

個

較

不

這這

18. 念佛法門很多,我 也是 道合,因有正念,所做 法 錯 有 正 時 知 正 候感覺用這 見 就是心還沒有定力,所以會起分別「這 , 此 也是 們還 種方法 佛 沒有修到一個 所表現出來的就是慈悲,所見的自 ジ 囚很攝心 0 《續編》 ,一下又 程 二二八頁 度以前都會變來變去 感到 那 個 種 較 念佛方 好 然

來 有 功 放 這一念能夠念得很靜、很 不 修 0 要執著; 下」也是自性,你要用這個方法也是 其實每 行 到 不好」。然而 一個 自 種 程 方 度以前,都會有這些過程,否 性念來自性 法 「好壞」也是你分 都好 • 穩、不動,那才是最重要。 都是我 聽」,就是 們 的 自 一一個 自性 性 在 0 念頭」 作 則 所 心安不 用 以 ; 你 修 ,當 行 《妙妙 用 要 下

別出

來的;

因

為還

沒

棄

,一心清淨稱佛名號

然後才能相應;要能將一句六字洪

21.

《續編》

五四頁

念佛也不是簡單的,必得通身放下,內外各種紛擾都要摒

至;若還有其他思想,妄念障住,雖念佛也無法預知時至

名,念得清清楚楚,聽得明明白白,不要有一絲疑念,其他

20.

念佛,念到心中只單純一念,無其他雜思想,便能預

是 0

《續編》一四五頁

現

的

的

19.

臨

終時不要存有要見菩薩色相的心,求來的不見得是正確

版》一二一頁

那是不可靠的;要無所求地淨心念佛,從心裡面自然

出

,才是真的。不要說得到什麼;如果有所得,那就還不

267

知 時

0

自

行

抄

界自 住 步 老實念佛 雜念自然消除,決定會證到一心不亂。如果你們信我 廣 , 欽 然 自 老 然 和 ジ , 尚 行 語 住 錄 坐

臥,

不離這

個

,甚至在夢中

都

能

把

持

得

的

話

22. 23. 修 中 的 個 ジ 行一 若 ジャ 不 至 以 把一句佛號謹記在心,不為六根塵境侵擾;到了 這 切 現前 只在寺內 三根草為香柱 誠 個 法門都是講這 , 不貪戀 心若有定 則 。千萬不可 念佛 ,心至 ,意 時 力 ,也會發出香味來;佛菩薩是遍滿虛空 ,不但有異香華光的 誠 掉以輕心!《初編》一三三頁 個「心」,我 不 就 就就 顛 會像清 倒;等到 與佛相 淨 們 應 功夫純 的 水 行 0 靜 持也是在「行」這 《續編》 瑞 靜 熟 相 的 , , 西方 時 八 即 候 八頁 使 極 這 在 樂 樣 種 世 地 山

如

如

不

動,物影投映,無所不現。所以

, 當我們的

心很清淨

,

到

不

分晝夜,一心念佛不亂

0

由

於念佛得定而發慧,

必

有成

就

會

做

亂

; 但

24. 念 是 執 妙 裡 好 般 念 的 佛 吃 法 空了, 著 你 的 時 到 0 重在「心念」、「專精」, 們 污 像 因 ` 候 「五蘊」;這樣 能 或 此 穢 水 ,自 《妙版》 , 口念 自 念佛念到這 香 \_ 壞念 樣 能度一切苦 然 ` 或 的清 能 • 六六頁 耳 臭 明了一 頭 淨寂 聽 很多,會去分別 著 六 個 • 厄 在這 靜 切真相;我 根對六塵不 ジ ジ と 很清很 想就 ; " , 現出自 些「色 是下 若 且 明 散 一晝夜 手 性 起 好 亂 們念佛, , ` , 無 聲 作 壞 功 光 , 夫 明 雜 不 不 用 ` 無染時 什 清 智慧 間 香 , , 麼東 就是 慢慢 煩 淨 斷 ` 惱 味 ` • , 通 自 要 斷 西 就 不 , • 然 將 雜 盡 觸 好 達甚深 自 如

,

五

蘊

微

然

不會

吃

不

`

法

同

濁

水

這

個

ジ

廣欽老和尚語錄·自行抄

25. 某某師請示師父,就。《初編》七二頁

某某師請示師父,如何用心念佛?

念僧;攝一切音聲、一切現象界入佛音,勿為所轉。」 老和尚說:「現前第一念是念佛,全知是佛念----切音聲是念佛聲,鳥聲、車聲、人聲等皆是念佛、念法 就是一

26. 我們修行主要是專心於佛號,心心念念不離佛號;四體作務 編》九二頁

27. 無 都是隨喜作的 此 阿 論 彌陀佛;事事隨喜不罣礙,心則漸入西方境。《續編》三四頁 **,才能有成就。**《續編》四三頁 做 什麼事,心內默念佛號,有念像沒念似的;恆常如 掃地也阿彌陀佛,煮菜也阿彌陀佛 ,念念



號來。」《續編》七七頁

29. 28. 悟 念佛還有感覺,還知道有念沒念,則是執著。《續編》二一 某 法 師 說:「昨 天 上山 來,匆

四頁

流 老和尚說:「匆忙是我們這 在念佛,不 看就 出 阿 彌 知道了!一個有念佛的人,他 陀佛來;我看 相 妨 礙 。有念佛 你來到這裡 的 個身體在匆忙,念佛是用 和和 匆忙忙,沒有時間 沒念佛 , ئن، 的 裡 舉 止行動 的 根本沒有帶半句佛 , , 來 ,言 到這 念佛 這 談 裡 間 , 個 會 我 ジ





廣

欽

老

和尚

語錄

·自行

抄

1. 念佛即入中道—— 正念;所以 我們要以幻(念佛)滅幻(妄想) 沒有好,沒有壞。念佛亦屬幻化, 0 《續編 但屬

2. 念佛 色 念佛的力量很大,可以讓我們消業障、 相 的境;如果這樣,一定心不清、腦不靈 執著娑婆世界「色、聲、香、味、觸、法」種 開 智慧;但 仍仍 然 不能著 在 五 種 有 相 蘊

己 「色、受、想、行、識」裡面打轉,還是在世間做白日夢而 0 《妙版》一一七頁

3. 念佛 住 我怎麼樣」,那還是幻化,很危險!不要拿一個東西起來 不是「有為、有色相」的;若說「見到 不能執著「我看到什麼境界」 ---因為念佛是「無所 什麼」 或

有

的人念佛,只是口念,心卻跑出去,這就是雜念佛、散亂

4. 念佛 講 ,說「我看到什麼」, 離境 , 與佛相應,才知 一切相都是幻相。 此心 與佛心同 0 《妙版》一二二頁 《續編》 二三〇頁

5. 再頓 不 沒有在地下念,但地下仍是一片佛聲;念到聲音都整齊時 亂 論大眾多少人一起念佛,自己都有個主;念到一心不 一下,則聲音飄 心定時,頓一下,大眾念佛聲會頓到地下, 盪 在半空中,好像大家都在虚空中念佛 雖 然我們

佛聲 形 不 似 論 的 0 什麼時候都保持這 如 果 所謂遍虚空都是念佛的聲音,這就是念佛三昧的情 你還有分 別鳥 個佛聲,無論鳥聲 聲 、車聲等,這 就 、車聲、雜聲 跑出 去了 0 都是 現 在

廣欽老和尚語錄·自行抄

念佛念到一心不亂,三昧現前時,能不著於相 **念佛**。《初編》五六頁

6.

空寂中則可顯現自性光明。《妙版》一二三頁 生惡,不生愛憎取捨,不念成敗利益;一切歸於寂靜,於此

——不生善不



廣 欽 老 和 尚 語 錄

自

行

抄

1. 傍晚 藉 佛 種 極 由 以 0 樂 老 此 ,在大殿外 心念佛 。雖 誘導眾生,使其念佛,令精神上有寄 和 尚 說: 然說極樂世界亦是妄,但佛究竟無虚言 ,令三障消 一 《 ,某 大 某師對老和尚提及《大彌陀 彌 陀 除,心無妄念,而 經》 中 所說 的 西方勝 達 託與目標 自 性 境 經》 西 , 方 ;主 不 臨終 過 的 , 是 要 種

2. 攝 佛 西 群 說 達 機 淨土三 到 , 度眾 教 化眾生 經 生 ,示西方實境 一的方 便 法 令生欣慕堅固 門 , 0 暢 《續編》 演 往 生 的心,一心持佛名 六一 的 頁 捷徑;亦 不 過是普 而生

編》

六〇頁

時

只一

佛

念而無

他念,心達一心,

照樣隨佛

號

往

生

0

3.

若人一心繫念佛號

則念佛可掃妄念、垢塵;一心念去,至

278

≪續

4. 念佛於念念無念中,其陰識(神識)或 只 種 不 西 無 是 事 信 方 垢 念佛 個 相 境 S. 1安念而 境 , 昭 , 有 以為實有;如此不務實修, , 命。 個 然在前 己 終 西方境可 後 0 , — 即感蓮 《續編》 去 點 • 都 花 六〇頁 卻偏 不虚假 化 生 執 佛 於 , 嘴裡 佛 菩 眼 薩 云 前 絕無妄語 阿 的妄念 雖說要往西方 眾 會一 賴 耶 識 處 ` 0 業感 , 但 , 即 若 經 • 眾 中

`

種

生

也

障

消

盡

則

智慧眼開

, 心

無罣礙,自

ジ

則

比西方境;以

此

的

念成 時直 身 ジャ 光。 中?在静中或在念佛時 敗 趨虚空 利益 《初編》 ,可見西方 , 不 五一頁 生善不生惡,一切 淨 ,能 土 ,實 不 住 則 歸於寧靜空寂 於 此 西方 相 , 淨 不生爱憎 上 又 何當 中 取 則 捨 離 可 自 於 顯 性 不 頓

廣 欽 老 和 尚 語 錄 ・自 行 抄

5. 修 遠 並 西 們 西方。」然而西方又在哪 致 ° 貪 求 方在哪裡?必須由這個「心地」一直用 的 不是一直追求「哪裡是西方」?有這個 了 ジ ` 去用 瞋 靈 心 斷 、凝」 外求佛 山 \_ 切 功 只在汝心頭,人人有個靈山塔,好 ,修 塵惑, 。如果一直在著這個 **,無有是處;我們從這個** 到 清淨無雜染了,那 由自心 裡呢?西方就在你心頭!必 現出來的; 相 , 個時 所 靈 說:「去西方 追求的妄念都還是 功夫,用 以 山塔下 候 佛 向 就 靈 在 是 到 一山塔 也就是 靈 須 西 細 方 由我 山 微 ` 莫 去 下 極

6. 所求,但隨緣一天過一天,心裡自然快樂、歡喜 如 果 我 們 自心安定 , 則 自然沒有事情,每天心定 神足 —這個就 , ジ 無

從

這

個

心去修,就

可到達西方。《妙版》二〇五頁

,

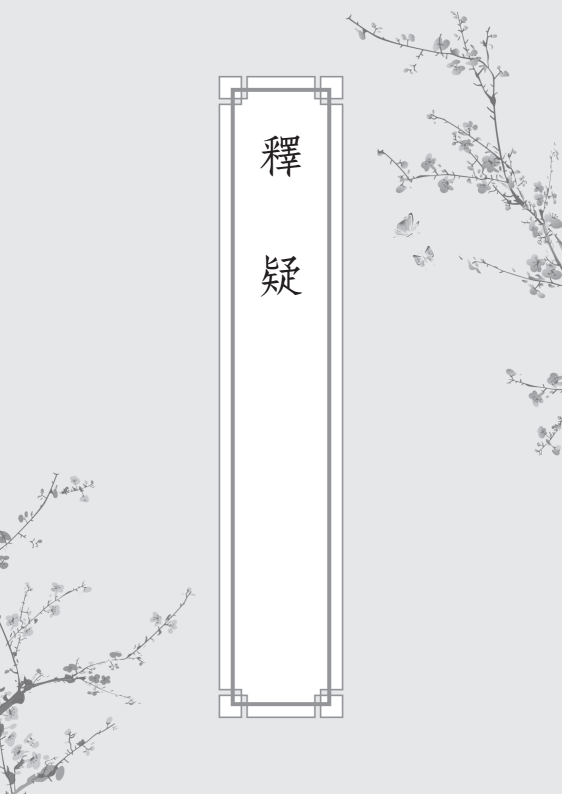


編》九六頁

若不安定,則常常會有事情發生,到哪裡都不會安定。《續 是西方境界。西方何處求?西方即在吾人的內心;反之,心

## 信 圆 滿 光 明

四個



廣欽老和尚語錄·自行抄

1. 「時下修禪,是否禪 ` 淨雙修最為逗機?」

說 師 說 不在弄神;只求入定 :: 「禪 非關 色 相 , 非 關 , 能定 話 頭 就有 (参話 禪 。近 頭 是參佛) 百年來 , , 學 不 禪 在講

多 因 從 此 念佛 我 不勸大家也走這一條路。」《初編》八六頁 打基礎 ,這確是 條路 , 但並 不是只有這

條

路

脱;不念佛,則妄念紛飛·老和尚說:「念佛——念佛2. 問:「如何可得解脫?」

不 念佛 , 則妄念紛 飛 念佛收 , 想 東想西 攝妄念, , 能 絞 業 開 障 智慧 , • 如 便 何 能 能 解 解

3. 問 修 行 過 程 中有 許多難 關 , 要 如 何 打破 ?

脫

?

《續編》五八頁

答:「我們現在雖然出家,但是仍帶有無始以來所造的罪業

6.

「有時想,時間實在太寶貴了,

所以捨不得睡覺

,晚上整夜

静坐念佛。」

4. 答: 問: 點散心或名利之心,那就是執著。」《初編》九三頁 量 劫 數 「執持名號不是執著;因執持佛號,可得正念。 「念佛號是否也是執著?」 怨 關 親債主,這些都會來討;我們要念佛,靠念佛的力 關地打破 。 \_\_\_ 《續編》 三九頁

5. 答:「這也不是執著,是精進。」《初編》九三頁 問:「一直要念佛 ,一直要念,是不是執著?」 如有

行不通,要 睡 好 精 神足才好念佛。」老 和 ·尚答 0 《續

編》一一〇頁

廣

欽

老和尚

語録・自行

抄

7. 弟子們問道:「沒有生死心,念佛都不知道要做什麼?」

老和尚說:「念佛 這些外面的都是幻境,不要去分別,生死心是不知不覺地修 『不知 道 還好 , 知知 道 <u></u> 反 而去分別

8. 無 老和尚說:「念佛,自然一直念下去就好,不要求做 「念佛,怎麼念呢?有的人念了一輩子卻仍然糊塗。」 所求、無所著地念下去,才會『覺』到。」《新版七之二 什麼;

到

某一境界自然而成的。」《新版七之二〇》

一七四頁

9. 「師父要我們學自在點,要怎麼做才能學自在呢?」

七五頁

氣、個性要好一點,慢慢就會自在了;溫順就是忍。」 和尚:「阿 彌陀佛多念一點,慢慢來 做事情慢慢來,



12.

編》一〇九頁

問:「念佛如有散亂心,怎麼辦?」

10.

問:「妄念很多,如何對治?」

《新版七之二〇》一七五頁

11.

答:「妄念多,就是業障。去妄念,念佛較易;另外俗緣要 少,也很重要。」《初編》 九一頁

答:「沒有願力;如果有願力,自然會將我們在社會中放逸 「我們念佛常常昏沉、散亂,這是為什麼?」

**慣的心,收攝起來,一心念下去,妄念自然就消失。」**《續

答:「唯一的辦法就是繼續念,把全副精神投擲到六個字裡 去,就對了。」《初編》九三頁

13. 問:「有人說,念廣欽老和尚語錄

·自行

抄

13. 答 : 魔。」《初編》九三頁 問:「有人說,念佛會著魔,請問這是為什麼?」 「這是你有此念頭 ,才會著魔;你心不專,才會著

14. 答 問:「有人很有修行,但臨 個 問題有何看法,是否為定業難轉?」 「可以說是『定業難 轉 終時,還要遭病或意外,您對這 』,也可以 看作是『乘願 還

克服 業』。」「有人會說,他那麼有修行,難道不能以修行之力 折;這 業力嗎?」「我可以說 正是他修行的功德,使事情在這一次就解決了。」 ,就是有修行,才會遇此 苦 難挫

15. 問:「每天持咒、拜佛,又增法華三昧,心覺得打閒盆?」

《初編》

九四頁



答:「不能。」

16. 答: 某 要 修 找 拿來修(苦……執著)—— 好…… 面 人人都 的 找 居士問:「念佛能否見佛?」 ,更好更進步;如不會修的則會起煩惱 ジ 「自己沒有主不行,專心念佛、看戒律、拜 裡 與自己無涉。」《續編》一八一頁 ;事情愈多,愈執著,心愈不安。不要把人家 有的本來自性 面 那個不生不滅 ,而一切 的 , 如有根基的,把人家不好 不要找外 聽得到 面 、看得到 那 。心要安很 些有生滅 的 , 都是外 難 的拿來 的;要

·的善

, 故

佛

就

問: 佛 現前當來,必定見佛,不假方便,自得心開 「〈大勢至菩薩念佛圓通章〉 說: 『若眾生心 。 \_\_ 燱 佛念 又如

欽老和尚

語錄

·自行抄

何?\_

17.

答:「對!就是心開即是見佛,見自性佛。 (意味佛非由色

答: 問: 「要得到一心不亂,必先無慳貪、無罣礙、無散亂心才 如何得一心不亂?」

相見)」《續編》一八一頁

攝 掛,放不下,較不易辨到。出家人身、口、意三業清淨, 可 六 根,便能得一心不亂。打七念佛,為的是要得正念或開 這 個 出家眾比較容易做得到;在家眾則 種 種 俗 務 都 牽

家人也是在打六根清淨,而不是在打吃得好或什麼。」 智慧,是要去除色、聲、香、味、觸、法,得六根清淨 。出 《續

19.

莊 老 西 有 立 造 的 嚴等 方 事 相 的 和 • 尚 同 0 使眾 的 對 ,均是應對眾 《彌 誘導作 傳某 《續編》 生 陀 經》中 因 師 嚮往 用 開示 四〇頁 0 離 所述西 而 生對一切相 說:「凡所有相都是虚妄, 專意 切 念佛 方極樂世界有金、 相 的清淨無礙 分別貪 , 與 所 謂 取 的 ,才是真正究竟的  $\neg$ 带業 習 銀 性

18.

午

老

和尚在大殿外乘涼

,

傳某師請示師父有關帶業

生

答 問 的 那 樣 帶 您 業 對帶業往 不能 你有願心要往 往 生是 生 , 經 如 生極樂世界,而 典 何看法?」 中 之 7 帶 業 往 臨 生 終時 不 如如 是 業 般 力大 人 想

往

生

,

具

,

而

方

便

設

`

琉

璃

切

切

唯

ジ

欽老和尚語錄·自行抄

生。」《初編》九三頁

續念;如此轉了幾轉,一直念到你的念力大於業力 於念力那還是不能往生;但會因你的願力而轉為人身,再繼 ,就能往



廣欽老和尚語錄·自行抄

1. 早上醒來先摸摸頭,為什麼要出家?為了脫生死、不受輪 而 出家 , 故 要提起道 S. 0 《續編》一八六頁 迴

2. 編》 道 照 開 師 • 一六五 碰 智 父 慧是 到事情一動 的 頁 話修行,邊做邊念佛,去我執和 無 色 相 ,就知道如何去處理,這才是智慧。《續 的 , 抓 也抓 不到;智慧開時 法 執, 自 己 智慧才會 也不 知

3. 大自 宜 别 可佔 分 處 撿 然 收 穫 拾 的 ,也沒有任何取 法 的 回來; 則,本來就是平等的 0 《初編》 魚與熊掌 一二三頁 巧詐偽處;都是步步踏實,一分耕耘 不可兼得 0 在修 在這 行 裡失去的 上, 沒有 , 必 任 然 何 便 從

4. 真正修行的人,「道心」很堅固,「願力」很堅強 當境

5. 6. 修行人就是要在這色、聲、香、味、觸、法的業識順逆中求 道 拿 就 遇 說 吃苦;但這 才會堅固,每天心才會安定。修行也不是求相安無事,要能 出家修行 越 遇 出 是 好 到 越壞時,越能深刻去體驗,反而能培養堅忍的道行;所 。」《妙版》 修 在 修。《妙版》 「無苦 的 行 考驗了。這時 種 的 種考驗;所 不要「好事 個苦 精神來克服萬難 不成道 六四頁 不是只有做事情的 五九頁 。 \_\_\_ 相 你 以當你有感覺「艱苦、煩惱」的 出家 必 須 運用智慧來降伏 和在家大不 因為「有境才好修,無境 要真正為修行而修 苦 燙 相 同 包括修行 心念上 , 出 了家是越苦 這這 的 過 障 時 樣 程

中

所

道

ジャ

以

候

礙

不成

廣欽老和尚語錄·自行

抄

魔 障 步 法 以 解 境中 的 ,修行人不能怕魔障 脱;無魔不成道,成佛哪有那麼便宜的事?不 如 ن 0 無 的無明 何去歷練 《續編》 垩 礙 煩 ,才能得 九一頁 無明 惱 方能得到解 煩惱?修行人就是在修魔障 到清淨解 不能貪圖安定順境,那樣是不會進 脫 脫;也唯有捨下色聲香味觸 ,才能 顯 出菩 唯 提 經苦行、魔 زن، 來 有 衝 0 所 破

7. 編》 就害怕 怕 怕 是自己 不 ;怕多了 怕,就是安定、不安定。不怕就安定,怕 頁 在怕 , 別 就生煩惱,心不安定,也就會沒道心。《續 人也沒在怕 ,是自己修不到 就不安定 ,自己無主

8. 修行需要時間,平常就要用功,時時自己內心用功夫。人家

9. 修 在 行 講 非 時 話 時 , 我 如 刻 豆腐乾,拿來 刻 們心裡在念佛;自己看自己,不要放逸, 走 路 都要念佛 就 可吃 0 《妙版》一一 十年二十年,一句佛號還 八頁 不散漫

10. 修 保 持 行要有恆常心,非 念 下去; 加 上信 悟 證 願 行 果是沒 蹴 , 如 即成;若沒有下點 那麼容易 此下去。《續編》二三〇頁 的 功夫,以 、念佛來 活

去 除妄 性 行持,信、願、行 0 《妙版》三六頁 **,要想開** ——一句佛號執持下去,自 ! 要 從日常 然會明心見 生 當中

11. 念佛要發長遠心, 小 總是 都 要持之有恆 潺 潺 不 斷 ,天天念、一心念,念到 流 不 往 可 間 大 海 斷; • 念佛 如同 小 就 像這 溪 的 水, 樣 , 阿 不管 彌 不管念多念 陀 佛 水 的大 流 大

欽 老

和尚

語 錄

·自行

抄

誓願海裡,生西就有望。 任 何人只要肯念,成佛一半!《妙

版》一〇九頁

修行要保持中道 以

13. 12.

於六塵好與壞,不用執著,要隨緣。《續編》二〇四頁 後師父不在, 不用煩惱 不急不緩,細 **,只要聽師父的話** 水長流 ,念佛修苦行;

0

《續編》二二九頁

298



欽

老

和

尚

語

錄

・自

行

抄

1. 發 修行乃是捨下身心,修一 大 願 力;粗衣 淡飯 ,一天得活 切 功德,行菩薩道 , 便修一天的行;今天不必 發菩提 ن

罣

礙

明

天的事,萬事隨

緣

0

《續編》九三頁

2. 虚雲 護 到 持 哪 裡算哪 老 0 我 和 尚 們 裡,明 朝 就 山時 是沒有願 天的明天再說;心中無所住,都有龍 ,赤足 ;有願 ,一只椅 ,背包 則什麼事情 袱 , 忍 都 飢 可 過 以 日 天在 做 得 朝

3. 出 家 人要事無所求、心無所住 0 《續編》 一九五頁

到

0

《續編》一七六頁

4. 是 懺 如 這 何 老 樣, 做 又問老和尚,他水里(水里是地名)的大殿蓋 利 生 不蓋好也是這樣,要辨自己的事;我這承天寺也 的事?老和尚說:「不必罣礙 那麼多 好 後 蓋 好 也 該

走 0 樣 《續編》 **,盖好也好,** 八六頁 不蓋好也好,我也是這樣, 想走也就

5. 無 修行要修無罣 如 自 糧 不 在 的一 動 天地 0 寬 種鳥。修行要處處不罣礙,心才靜,才會念佛, 《續編》 ° \_\_\_ 一礙的,像鳥在做巢;「籠雞有食鍋湯 牠 二二四頁 飛到 哪 裡 即 到 哪 裡 , 隨 處 也就 飛走 近, ,是最 野 如 鶴

6. 開 行 任 運 0 、是非榮辱 而 《續編》二二八頁 行,隨緣度日,任何事皆不擾我心—— ,都冷冰冰放下;如此外緣清淨,心中智慧自 所有衣食住

7. 能 就 在 好;不要想做什麼,無過便是功。 一天當中,平平靜靜念佛 ` 拜 佛 ` 《續編》二〇四頁 做 事 , 沒 有發生 一過失

欽

老

和

尚 語

錄

・自

行

抄

8. 穿 這件衣服(案:指袈裟),要修到任何事不罣 礙 不罣

9. 平常 礙 人情世事……等一切;墨 ジ 即是道 每天保持不起煩惱,不起歡喜心;多念佛 礙是多餘 的 0 《續編》 二一一頁

拜

佛

0

《續編》二二九頁

10. 11. 修行要修到「慈悲相」 對 起 ジ 人不好也不壞,隨緣 動念— 有壞念頭 和人結善緣,不攀緣。時時刻刻注意 · 要馬上提醒自己 眼神讓人看起來很和藹慈悲。 0 《續編》 二二九頁

12. 修 到 《續編》 行是要在「動中取靜」, • 最 好 二一七頁 「動靜皆無罣 凝 不是「靜中取靜」 《續編》 九三頁 那 功夫未

13. 修 行要修到動靜無罣礙 。什麼叫做「動靜無罣礙」?就是在

0



15.

在;而修行就是要修這一點「自在」

《妙版》三六頁

14. 頭 動 一般 境 人都 不執著「靜」相 中心不 好 ·動,不被「動」轉;而靜時也沒有「靜」 動,心靜不下來;但是修行要時時 0 《妙版》三四頁

的念

静 修行人不管到 這 在 樣 那 静静 裡 ,能夠沒感覺什麼,也沒有什麼心煩的事情 的 也就是這個心自己能靜,不靜自靜;如果 很自在 哪 裡都要保持平常心,都能無墨無礙,清淨自 ,就是上軌「道」 。《妙版》 七五頁 保持心「寂 一個 人坐 自己

303

## 南 無 阿 獮 陀佛

上

報

四

重

恩

影淨

音空

網法

址師

土

莊 願 回 嚴 以 佛 此 向 淨 功 偈

德

若 下 有 濟 Ξ 見 途 聞 者 苦

發 菩 提 心

悉

贈 各 香

EP

**廣欽老和尚語錄** 

•

自行抄

電 話 : 光淨宗學會

地 址 :

真:

) 八 八 五 五 一

新北市三重 品 中 興北

滸 九 九

號 Ξ 五

1

樓

179 五

五

E-mail:hsiangkuan@hsiangkuan.org 

網

淨空法師專輯網 站

http://www.amtb.org.tw

淨空法師專輯簡 體 網

空法師英文網 站

淨

站 http://www.amtb.cn

http://www.chinkung.org

承 EP 昱盛 EP · 祕 事 ,業有限公司

排

版

電 話 : 

址:台中市西屯區永輝路 西屯區永輝路八十二) 二三一三八三七:

地

十七八 號

十月 恭 ΕP 漬 仟 本 結 緣

佛曆三〇四五年中華民國一〇七年 註 版 權 焺 放 敦 迎翻 ΕP , 上 傳 網 路 , 功 漣 無 量

:

本會已陸

續將

所

同

生

極

樂

國

盡

此

報

身

印製 Z 法 寶 , 轉 成 電子 檔 , 詩 免 費 自汗 結 緣 至 , 本 敬 會 請 網 愛 站 護

下 珍 載 惜



本會法寶・免費結緣・絕無託人募款義賣・敬請明察・愛護珍惜

Printed in Taiwan (This book is not to be sold.)
FOR FREE DISTRIBUTION